
Tejiendo palabras, fortaleciendo raíces:  
La revitalización del namui wam en niños misak

Weaving words, strengthening roots:  
The revitalization of Namui Wam in Misak children

Shirley Jacquin Montano Tumiña
Universidad Nacional Abierta y a Distancia, Silvia, Colombia 

https://orcid.org/0000-0001-5027-0234

Fuente: https://colombia.un.org/es/241200-colombia-wfp-prioriza-el-apoyo-comunidades



16 Revista EducAcción Sentipensante, e-ISSN: 2805-7597, enero-junio de 2025, UNAD

Tejiendo palabras, fortaleciendo raíces: La revitalización del namui wam en niños misak

RESUMEN

Este trabajo es una sistematización de la experiencia de una práctica 
pedagógica investigativa cuyo objetivo fue visibilizar las estrategias que 
favorecen el fortalecimiento de la lengua namui wam en niños de preescolar 
y primero de una institución educativa misak. Esta necesidad surge debido 
al debilitamiento de la transmisión de la lengua, afectada por la influencia del 
español, por esto resulta urgente implementar estrategias que promuevan su 
uso desde la infancia, garantizando así su preservación y revitalización. La 
investigación se enmarca en un enfoque cualitativo con un diseño etnográfico, 
donde se identificaron diversas estrategias didácticas basadas en la tradición 
oral: el cuento para transmitir conocimientos ancestrales y fomentar la 
comprensión oral, el juego para propiciar la interacción y el uso espontáneo 
de la lengua, y las canciones para facilitar la memorización del vocabulario. 
Los resultados evidencian que estas estrategias fortalecen la familiarización 
con el namui wam y su vinculación con la identidad cultural. Sin embargo, la 
limitada exposición al idioma en el hogar restringe su impacto. Las principales 
limitaciones incluyen la escasez de materiales didácticos y la diversidad en los 
niveles de competencia lingüística de los estudiantes. Se recomienda diseñar 
recursos educativos específicos y fortalecer estrategias de educación bilingüe 
que articulen escuela y comunidad para garantizar la revitalización de la lengua.

ABSTRACT

This paper presents the systematization of the experience of a pedagogical 
research practice focused on highlighting strategies that enhance the 
Namui Wam language among preschool and first-grade children at a Misak 
Educational Institution. This need arises due to the weakening of language 
transmission, affected by the influence of Spanish. Therefore, it is urgent to 
implement strategies that promote its use from early childhood, ensuring its 
preservation and revitalization. The research follows a qualitative approach 
with an ethnographic design, identifying various didactic strategies based 
on oral tradition: storytelling to transmit ancestral knowledge and foster oral 
comprehension, games to encourage interaction and the spontaneous use of 
the language, and songs to facilitate vocabulary memorization. The results show 
that these strategies strengthen familiarity with Namui Wam and its connection 
to cultural identity. However, limited exposure to the language at home restricts 
its impact. The main limitations include the scarcity of didactic materials and the 
diversity of students’ linguistic competence levels. It is recommended to design 
specific educational resources and strengthen bilingual education strategies 
that integrate school and community efforts to ensure the revitalization of the 
language.

Palabras clave: 
estrategias, 

identidad cultural, 
lengua, namui 

wam, tradición oral.

Keywords: cultural 
identity, language, 
Namui Wam, oral 

tradition, strategies.



Escuela de Ciencias de la Educación (ECEDU) 
Universidad Nacional Abierta y a Distancia, Bogotá, Colombia

17

Revista EducAcción Sentipensante. Vol. 5 No.1

INTRODUCCIÓN 

Las lenguas nativas constituyen la base 
cultural de los pueblos indígenas y 
representan su esencia de vida. Por ello, 
su revitalización es un proceso fundamental 
para fortalecer la identidad y autonomía 
de las comunidades, garantizando su 
pervivencia en el tiempo y el espacio. 
La lengua no solo es un medio de 
comunicación, sino también un vehículo 
para la transmisión de conocimientos 
ancestrales y la armonización con la 
naturaleza (Cabildo Indígena del Pueblo 
Guambiano, Comité de Educación, 2002; 
Consejo Regional Indígena del Cauca 
(CRIC), s.f.). En ese sentido, la educación 
propia juega un papel fundamental en la 
preservación de la lengua nativa, ya que 
permite asegurar su transmisión dentro 
del pueblo misak, en consonancia con los 
principios del Sistema Educativo Indígena 
Propio (SEIP) (Cabildo Indígena del Pueblo 
Guambiano, Comité de Educación, 2002).

En 2019, la UNESCO declaró el Año 
Internacional de las Lenguas Indígenas 
con el propósito de impulsar su uso y 
preservación, reconociendo que muchas 
de ellas han ido desapareciendo debido 
a diversas presiones socioculturales 
(UNESCO, 2019). En este contexto, 
iniciativas de fortalecimiento lingüístico, 
como la presente sistematización de la 
experiencia, permiten reflexionar sobre 
los desafíos que enfrentan los pueblos 
indígenas y plantear estrategias para 
su conservación. Diversos autores han 
señalado que la enseñanza de lenguas 
indígenas en contextos escolares requiere 

estrategias didácticas que favorezcan la 
apropiación lingüística y cultural desde 
edades tempranas (Niquinas, 2020; Soscue, 
2020; Velasco, 2020). Entre estas estrategias, 
el uso de la oralidad, la interacción social 
y la transmisión de saberes a través de la 
música, los cuentos y el juego han sido 
identificadas como estrategias clave para 
la revitalización lingüística. (Huamani, 
2019; Medina y Tobón, 2019; Ospina, 2015; 
Otavo-Rodríguez y Portilla-Narváez, 2022; 
Pertiaga y Chiripua, 2019; Rodríiguez y 
Magaña, 2017; Vásquez, 2010).

En Colombia, el pueblo misak, ubicado 
principalmente en el resguardo de Guambia, 
municipio de Silvia, departamento del 
Cauca, ha desarrollado procesos de 
recuperación territorial y cultural bajo el 
manifiesto Guambiano desde los años 
80, con el lema “recuperar la tierra para 
recuperarlo todo” (Cabildo Indígena del 
Resguardo de Guambía, 2010, p. 25). Como 
parte de estos esfuerzos, se ha promovido 
el fortalecimiento del namui wam, su 
lengua materna, la cual es reconocida 
como parte del patrimonio lingüístico del 
país. Sin embargo, en la actualidad, el 
monolingüismo en español ha ganado 
terreno entre la niñez y la juventud misak, 
lo que ha reducido el uso del namui wam 
(Cabildo Indígena del Pueblo Guambiano, 
Comité de Educación, 2002). Asimismo, 
la imposición de un sistema globalizado y 
la educación absolutista y religiosa desde 
la colonización (Rodríguez C. E., 2019), 
ha generado un distanciamiento de los 
procesos propios. Por su parte, Martí et 
al. (2006) citado por Ospina, señalan que 
“las prácticas lingüísticas están cambiando 



18 Revista EducAcción Sentipensante, e-ISSN: 2805-7597, enero-junio de 2025, UNAD

Tejiendo palabras, fortaleciendo raíces: La revitalización del namui wam en niños misak

a ritmo acelerado”, lo que ha complicado 
la preservación de las lenguas indígenas 
en un contexto cada vez más globalizado 
(Ospina, 2015, p. 15).

Además, la migración de familias fuera 
del resguardo ha sido una variable 
importante en la pérdida del namui wam, 
ya que los niños expuestos al español en 
entornos urbanos, al regresar al resguardo, 
encuentran dificultades para adaptarse a 
la lengua materna en el ámbito educativo. 
Según Ospina (2015), la pérdida de la 
lengua implica también la pérdida de las 
historias y la memoria oral que conservan 
la cultura misak, ya que “las lenguas son 
centrales para la formación y el sentido de 
identidad” (Martí et al., 2006, pp. 13-14, 
citado en Ospina, 2015).

Con base en estos antecedentes, se 
desarrolla el proyecto de fortalecimiento 
del namui wam en niños de preescolar y 
primer grado de la Institución Educativa 
La Campana, sede Pueblito, donde se ha 
identificado que los estudiantes presentan 
dificultades en la comunicación en su lengua 
nativa. En este contexto, las estrategias 
didácticas jugaron un rol clave, ya que 
son acciones flexibles y adaptables que 
facilitan el aprendizaje y fomentan procesos 
cognitivos significativos según Medina y 
Tobón (2019) y Vásquez (2010). Junto con 
esa propuesta, fue vital la interacción de 
los estudiantes para generar un aprendizaje 
colaborativo y significativo que sea 
aterrizado a la realidad de sus vivencias 
y sus hogares, generando una reflexión 
crítica como misak, comprendiendo el valor 
de la lengua.

Es así como esta problemática motiva 
la investigación, la cual se enmarca en 
un enfoque cualitativo con un diseño 
etnográfico y se lleva a cabo en el contexto 
de la práctica pedagógica investigativa 
del programa de formación. A partir de 
eso, para el análisis y la reflexión sobre 
el proceso educativo, se emplea la 
sistematización de experiencias como 
metodología, lo que permite identificar los 
desafíos y aprendizajes surgidos durante la 
implementación. Así, la pregunta que guio 
esta investigación fue: ¿qué estrategias 
contribuyen al fortalecimiento de la lengua 
namui wam en estudiantes de preescolar 
y primero de la Institución Educativa La 
Campana, sede Pueblito? En concordancia 
con esta inquietud, el objetivo general del 
estudio fue visibilizar las estrategias que 
favorecen dicho fortalecimiento en los niños 
de estos niveles educativos. Para lograrlo, 
se plantearon tres objetivos específicos: 
identificar las estrategias didácticas que 
actualmente se utilizan en la enseñanza 
del namui wam, analizar cuáles de estas 
estrategias contribuyen efectivamente al 
fortalecimiento de la lengua y describir 
aquellas que demuestran un impacto 
significativo en los estudiantes.

MARCO TEÓRICO

El Estado desde la Ley 1381 de 2010 
establece un marco legal para proteger 
y fortalecer las lenguas nativas, incluidas 
las lenguas indígenas (Ley 1381, 2010). Por 
esto, para el fortalecimiento interno de las 
culturas se considera que la enseñanza de 
lenguas indígenas en contextos escolares 



Escuela de Ciencias de la Educación (ECEDU) 
Universidad Nacional Abierta y a Distancia, Bogotá, Colombia

19

Revista EducAcción Sentipensante. Vol. 5 No.1

requiere de estrategias didácticas que 
favorezcan la apropiación lingüística y 
cultural desde edades tempranas.

Rodríguez y Magaña (2017) sostienen que 
“la revitalización de la lengua y la cultura 
está pensada en términos de revertir la 
sustitución de las lenguas minoritarias –y 
su cultura– ante el uso inminente de las 
lenguas mayoritarias, logrando rescatar 
los elementos culturales que ellas poseen” 
(p. 7). Es así como Velasco (2020), Niquinas 
(2020) y Soscue (2020) coinciden en que 
la revitalización de lenguas minorizadas 
debe partir de la oralidad, la interacción 
social y la transmisión intergeneracional, 
lo que implica metodologías que conecten 
a los niños con hablantes nativos y con 
manifestaciones culturales significativas. 

LENGUA MATERNA Y/O LENGUA 
NATIVA

Las lenguas no son entidades biológicas, 
sino sistemas simbólicos e instituciones 
sociales. En este sentido, no poseen vida 
propia ni nacen o mueren de manera 
autónoma; dependen de seres vivos que 
las utilizan y las transmiten a través de la 
tradición, la modificación y la adaptación 
(Landaburu, 1999).

El Centro Virtual Cervantes (s.f.) define la 
lengua materna como la primera lengua 
adquirida en la infancia, a partir de la 
interacción con adultos del entorno, lo que 
permite el desarrollo del pensamiento y la 
comunicación. Esta lengua suele ser la de 

la madre o cualquier otra persona cercana, 
como el padre, los abuelos o una cuidadora. 
Quienes comparten una lengua materna 
son considerados hablantes nativos de 
la misma, y este término se contrapone a 
los conceptos de lengua extranjera (LE) y 
lengua segunda (L2).

Los criterios que definen la lengua materna 
incluyen:

1.	 Ser la lengua propia de la madre.

2.	 Ser la lengua habitual en la familia, 
transmitida de generación en 
generación.

3.	 Ser la primera lengua aprendida y la 
que permite conocer el mundo.

4.	 Ser la lengua en la que se piensa y se 
comunica con mayor espontaneidad y 
fluidez.

5.	 Ser la lengua que se percibe como parte 
de la identidad individual y comunitaria 
(Centro Virtual Cervantes, s.f.).

Dada la importancia de la lengua materna 
en la preservación de la identidad cultural, 
la UNESCO proclamó en 1999 el Día 
Internacional de la Lengua Materna, 
celebrado anualmente desde el año 2000. 
Esta iniciativa se basa en la convicción 
de que la diversidad cultural y lingüística 
es esencial para sociedades sostenibles, 
ya que las lenguas son vehículos para la 
transmisión de conocimientos y valores 
culturales (UNESCO, s.f.)



20 Revista EducAcción Sentipensante, e-ISSN: 2805-7597, enero-junio de 2025, UNAD

Tejiendo palabras, fortaleciendo raíces: La revitalización del namui wam en niños misak

En Colombia, el reconocimiento de las 
lenguas nativas como parte del patrimonio 
cultural está respaldado por la Ley 1381 
de 2010, la cual desarrolla disposiciones 
constitucionales y normativas para 
la protección, uso, preservación y 
fortalecimiento de las lenguas de los grupos 
étnicos. Según esta ley, las lenguas nativas 
incluyen:

	• Lenguas de origen indoamericano 
habladas por pueblos indígenas.

	• Lenguas criollas habladas por 
comunidades afrodescendientes.

	• La lengua romaní hablada por la 
comunidad rom o gitana.

	• La lengua hablada por la comunidad 
raizal del Archipiélago de San Andrés, 
Providencia y Santa Catalina (Ley 1381 
de 2010).

El reconocimiento legal de estas lenguas 
permite a sus hablantes usarlas libremente en 
contextos privados y públicos, promoviendo 
su revitalización a través de programas 
educativos y políticas lingüísticas.

ESTRATEGIAS DIDÁCTICAS

Las estrategias didácticas constituyen 
un plan de acción diseñado por el 
docente para facilitar el aprendizaje de 
un contenido específico (Alvarado, 2016). 
Estas estrategias están articuladas con los 
métodos de enseñanza, entendidos como 

el camino estructurado para alcanzar un 
objetivo educativo (López, 2007, citado en 
Alvarado, 2016).

Desde esta perspectiva, Tobón (2010) define 
las estrategias didácticas como un conjunto 
de acciones organizadas para alcanzar un 
propósito pedagógico. Jiménez y Robles 
(2016) enfatizan que estas estrategias no 
solo guían el aprendizaje, sino que también 
promueven la reflexión docente, ofreciendo 
posibilidades de mejorar la práctica 
educativa. En este sentido, las estrategias 
se refieren a las tareas y actividades que el 
docente implementa de manera sistemática 
para lograr aprendizajes significativos en 
los estudiantes (Jiménez y Robles, 2016).

TRADICIÓN ORAL

Huamani (2019) hace énfasis en el uso de 
la tradición oral que permite la interacción 
continua entre la comunidad educativa 
potenciando la cultura desde sus propias 
tradiciones, costumbres y la ley de origen. 
De manera semejante, autores como 
Ramírez (2012), Pulido (2018) y Andrade 
(2020) exponen que la tradición oral ha 
sido una constante en las comunidades 
indígenas donde se transmite lo propio 
de la cultura por medio de relatos, mitos, 
leyendas, cuentos, entre otros. 

Mientras tanto, otros autores complementan 
atribuyendo total mérito a la música, 
considerando que el uso de canciones 
es una estrategia efectiva en este 
proceso, ya que facilita la adquisición de 



Escuela de Ciencias de la Educación (ECEDU) 
Universidad Nacional Abierta y a Distancia, Bogotá, Colombia

21

Revista EducAcción Sentipensante. Vol. 5 No.1

patrones fonológicos y gramaticales a 
través de la repetición y el ritmo. Ya que 
afirman Rodríguez y Magaña (2017) que 
“es la música el medio idóneo para la 
revitalización de la cultura, pues preserva 
las formas de comprender el mundo, 
de nombrarlo entre los jóvenes quienes 
ahora se preocupan por mantenerla 
entre los más vulnerables” (p. 9). De igual 
manera, los cuentos y la narración oral 
desempeñan un papel fundamental en la 
enseñanza de lenguas indígenas. Pertiaga 
y Chiripua (2019) destacan que las historias 
tradicionales enriquecen el vocabulario y 
fortalecen la identidad cultural, mientras 
que Otavo-Rodríguez y Portilla-Narváez 
(2022) subrayan su rol en la transmisión 
de conocimientos ancestrales para la 
preservación de saberes propios y la 
continuidad de la memoria colectiva. 
En esta misma línea, se plantea que el 
juego también es un recurso clave en la 
enseñanza de lenguas, ya que fomenta 
el aprendizaje inmersivo y la interacción 
social en contextos significativos. Por su 
parte, Aparicio Roa (2001) nombra a Piaget 
quien dice que el juego es una herramienta 
que fomenta y potencia el crecimiento 
intelectual. 

En el caso de la lengua namui wam, 
CRIC (s.f.) y Cabildo indígena del Pueblo 
Guambiano, Comité de Educación 
(2002), Cabildo Indígena del Resguardo 
de Guambía (2010) y Cabildo Indígena 
del Resguardo de Guambía, Espiral 
de Educación (2019), enfatizan que su 
fortalecimiento debe enmarcarse en 
un proceso de educación propia que 

garantice la transmisión intergeneracional 
del conocimiento lingüístico y cultural. En 
esta línea, la integración de estrategias 
basadas en la oralidad, la música, la 
narración y el juego responde a los 
principios del Sistema Educativo Indígena 
Propio (SEIP) y a las necesidades de 
aprendizaje del pueblo misak.

METODOLOGÍA

El objetivo general de este proyecto es 
visibilizar las estrategias que contribuyen 
al fortalecimiento de la lengua namui wam 
en los estudiantes de preescolar y primero 
de la Institución Educativa La Campana, 
sede Pueblito. Para alcanzar este objetivo, 
se plantean tres objetivos específicos: 
identificar las estrategias didácticas 
empleadas actualmente en la enseñanza 
de la lengua namui wam, analizar cuáles 
de estas estrategias son efectivas para 
fortalecer dicha lengua, y describir las 
estrategias que muestran mayor impacto 
en los estudiantes de estos grados.

La investigación siguió un enfoque cualitativo 
de tipo etnográfico a partir de Hernández-
Sampieri et al. (2014), ya que este tipo 
de estudio permite al investigador una 
inmersión en el contexto cultural, facilitando 
la comprensión de los fenómenos sociales y 
lingüísticos desde una perspectiva holística, 
conectándose con los sujetos de estudio y 
reflexionando sobre los procesos observados 
(Corona, 2018).

La población seleccionada incluye a los 
estudiantes de preescolar y primero de 



22 Revista EducAcción Sentipensante, e-ISSN: 2805-7597, enero-junio de 2025, UNAD

Tejiendo palabras, fortaleciendo raíces: La revitalización del namui wam en niños misak

la sede Pueblito, ubicada en el resguardo 
indígena de Guambia, grupo conformado 
por niños de entre cuatro y siete años, que 
presentan una diversidad en el dominio de 
la lengua, desde aquellos que la hablan 
fluidamente hasta aquellos que apenas 
la comprenden o no la utilizan y no la 
entienden.

Se realizó un muestreo con enfoque en la 
diversidad de la población seleccionada y 
para la recolección de datos, se emplearon 
dos técnicas principales: la observación 
participante (Jociles, 2018) y la entrevista 
(Díaz-Bravo et al., 2013). Ambas técnicas 
que permiten obtener datos cualitativos 
e identificar las estrategias más efectivas 
y las áreas de mejora en el proceso de 
enseñanza-aprendizaje de la lengua namui 
wam.

Finalmente, todo ese proceso práctico 
investigativo se recoge mediante la 
sistematización de la experiencia, teniendo 
en cuenta que es una herramienta 
metodológica utilizada principalmente en 
investigaciones cualitativas, que busca 
reconstruir e interpretar de manera crítica 
las vivencias surgidas de la práctica. 
Según Aparicio y Rodríguez (2022) “la 
sistematización es una forma de crear 
un diálogo epistemológico constante de 
las prácticas pedagógicas” (p. 15), lo que 
implica una reflexión continua sobre el saber 
generado en el ámbito educativo. A través 
de este proceso, se pueden identificar los 
éxitos y dificultades encontradas, con el fin 
de generar nuevos conocimientos y aportar 

alternativas desde la crítica y la autocrítica 
en la práctica educativa que surge en el 
desarrollo de un proyecto (Sistematización 
experiencias, 2020).

Teniendo en cuenta lo anterior, esta 
sistematización en este proyecto ha sido 
clave para interpretar críticamente el 
proceso de fortalecimiento de la lengua 
namui wam en los niños de preescolar 
y primero de la Institución Educativa La 
Campana, sede Pueblito. Esta práctica 
pedagógica ha permitido identificar los 
desafíos que enfrenta la comunidad misak, 
como la influencia del monolingüismo 
castellano y la llegada de la tecnología, 
así como los factores históricos y 
sociales que han debilitado la transmisión 
intergeneracional de la lengua.

En ese sentido, se genera un espacio de 
reflexión sobre las estrategias pedagógicas 
implementadas, tales como el uso de 
cuentos, canciones, leyendas y actividades 
lúdicas, en un contexto donde la lengua y 
la identidad cultural se ven amenazadas. 
Ya que, como lo explica la Organización 
de las Naciones Unidas para la Agricultura 
y la Alimentación (Food and Agriculture 
Organization - FAO), la sistematización “se 
trata de una reflexión crítica” en donde 
se implica formular preguntas clave para 
avanzar en la reflexión (2004, p. 16). En 
consecuencia, este ejercicio no solo busca 
reconstruir el camino recorrido, sino también 
generar aprendizajes significativos que 
guíen futuras acciones en la revitalización 
de la lengua. 



Escuela de Ciencias de la Educación (ECEDU) 
Universidad Nacional Abierta y a Distancia, Bogotá, Colombia

23

Revista EducAcción Sentipensante. Vol. 5 No.1

RESULTADOS

Este proceso comenzó con una etapa de 
observación participante, inmersión y se 
consolidó en una fase de investigación 
pedagógica. Durante la observación inicial, 
se identificó diversas debilidades en los 
procesos de aprendizaje de los niños más 
pequeños, particularmente en relación con 
el uso y la comprensión de la lengua namui 
wam, con base en estas observaciones 
se consideró necesario evidenciar las 
estrategias didácticas innovadoras 
que pudieran captar el interés de los 
estudiantes y contribuir al fortalecimiento 
del aprendizaje, con especial énfasis en la 
revitalización de su lengua ancestral.

En una primera instancia, el trabajo se 
centró en un proceso de reconocimiento 
de la identidad misak, en donde se 
exploraron preguntas fundamentales 
sobre la comunidad: quiénes son, de 
dónde vienen y hacia dónde se dirigen. 
Este enfoque buscaba no solo abordar 
el aprendizaje lingüístico, sino también 
conectar profundamente a los estudiantes 
con su identidad cultural, facilitando una 
mayor comprensión de su pertenencia a 
la comunidad misak y su relación con el 
entorno natural y cultural. En acuerdo con 
el aporte de Soscue (2020), fue necesario 
comprender el contexto educativo y cultural 
en el que se desarrollan los estudiantes y 
este fue un paso crucial para poder plantear 
actividades pedagógicas adecuadas que 
promovieran tanto el aprendizaje de la 
lengua como la preservación de su cultura.

Se utilizaron materiales didácticos diversos, 
como recursos físicos, visuales y auditivos, 
además de herramientas tecnológicas y 
recorridos pedagógicos por el entorno 
natural de la comunidad, con el fin de 
generar conciencia en los estudiantes 
sobre su origen misak y su relación con la 
lengua. Para ello, se tuvo como referente 
Huamani (2019); por tanto, en este caso, 
como estrategia clave del proyecto, se 
destaca el uso de la tradición oral, un 
elemento esencial en la transmisión cultural 
de los pueblos indígenas. Siguiendo a 
Ramírez (2012), Pulido (2018) y Andrade 
(2020), la tradición oral ha sido el medio por 
el cual se ha transmitido, desde tiempos 
ancestrales, la cultura, la escritura y las 
experiencias de una sociedad a través 
de relatos, cantos, oraciones, leyendas, 
fábulas, mitos y cuentos. Con base en estos 
principios, se implementaron actividades 
que aprovecharon el valor pedagógico de 
los relatos orales, los cantos y las leyendas 
propias de la comunidad misak. Así, se 
utilizaron canciones infantiles y didácticas, 
como el himno misak, que a través de la 
repetición permitió que los estudiantes 
comenzaran a adquirir vocabulario en 
namui wam y comprender el sentido y el 
mensaje implícito del himno.

Además de las canciones, se implementaron 
lecturas de cuentos, leyendas y  
adivinanzas, en las que los estudiantes 
no solo escuchaban y leían el texto, sino 
que también se les incentivaba a participar 
en análisis colaborativos. Este proceso 
se llevó a cabo dividiendo los textos en  



24 Revista EducAcción Sentipensante, e-ISSN: 2805-7597, enero-junio de 2025, UNAD

Tejiendo palabras, fortaleciendo raíces: La revitalización del namui wam en niños misak

frases o párrafos, para que los estudiantes 
pudieran reflexionar sobre lo que entendían 
y compartir sus ideas con el grupo. Este tipo 
de actividades fomentaron una interacción 
más dinámica entre los estudiantes y 
promovieron un ambiente de aprendizaje 
colaborativo, en el que cada niño podía 
aportar desde su propia perspectiva y 
comprensión. En consonancia con la 
teoría de Ausubel (como se cita en Viera, 
2003), el objetivo no era centrarse en 
la memorización, sino construir nuevos 
conocimientos a partir de los saberes 
previos de los estudiantes. 

Otra estrategia relevante fue la incorporación 
de juegos en el aula, en los que se daban 
instrucciones en lengua materna para 
que los estudiantes pudieran escuchar y 
familiarizarse con la lengua en un contexto 
lúdico; si bien algunos no comprendían 
completamente las instrucciones, se les 
animaba a guiarse por sus compañeros o a 
pedir ayuda, fomentando así la cooperación 
entre ellos. En ciertos momentos, fue 
necesario recurrir al español como lengua 
de apoyo, especialmente para asegurar 
que todos los estudiantes comprendieran 
las actividades; sin embargo, se mantuvo 
un enfoque constante en el idioma, con el 
objetivo de que los niños se familiarizaran 
progresivamente con los sonidos y las 
palabras de su lengua materna.

El vocabulario trabajado en estas 
actividades estuvo relacionado con el 
entorno inmediato de los estudiantes, 
tanto en su hogar como en su comunidad; 

por esto, los temas abordados fueron los 
objetos en la casa, la huerta y la escuela, 
con el fin de que los niños pudieran asociar 
el vocabulario con su vida diaria. Además, 
se introdujeron conceptos culturales 
clave, como el significado del agua para el 
pueblo misak y la conexión espiritual con la 
naturaleza, articulando con historias sobre 
las lagunas sagradas de Ñimbe y Piendamó, 
que son símbolos de lo femenino y lo 
masculino en la cosmovisión propia, y que 
permitieron a los estudiantes reflexionar 
sobre la importancia del agua y el equilibrio 
con el entorno natural.

Durante estas actividades, también se 
discutieron los espíritus de la naturaleza en 
la cultura misak, como el Pishimisak (espíritu 
femenino) y el Kallim (espíritu masculino), 
lo que permitió a los niños conectar los 
conocimientos que escuchaban en sus 
familias con lo que aprendían en la escuela. 
Estas estrategias no solo se enfocaron en 
el aprendizaje de la lengua, sino también en 
la creación de una conexión más profunda 
con la tradición cultural, incentivando a los 
estudiantes a compartir lo aprendido con 
sus familias y a fortalecer el uso del namui 
wam en su entorno familiar.

Finalmente, era importante que este 
diseño de actividades contribuyera a la 
preservación y fortalecimiento de la lengua, 
fomentando un aprendizaje significativo 
y culturalmente relevante. El proyecto 
reconoce que la revitalización de la 
lengua es un proceso gradual, pero con la 
continuidad de estas actividades se sientan 



Escuela de Ciencias de la Educación (ECEDU) 
Universidad Nacional Abierta y a Distancia, Bogotá, Colombia

25

Revista EducAcción Sentipensante. Vol. 5 No.1

las bases para una transmisión efectiva de 
los conocimientos y la preservación de la 
cultura misak.

DISCUSIÓN

Los resultados del análisis confirman 
la importancia del uso de estrategias 
didácticas como las canciones, cuentos y 
adivinanzas en la enseñanza del namui wam; 
es decir que, estas estrategias se alinean con 
los principios del aprendizaje significativo, 
ya que permiten que los estudiantes 
relacionen el nuevo conocimiento con sus 
experiencias. Asimismo, coinciden con la 
importancia que Andrade (2020) atribuyen 
a la tradición oral en la preservación de la 
lengua y cultura misak.

Por lo tanto, se puede afirmar que la 
inmersión lingüística ha permitido que los 
estudiantes se adapten paulatinamente 
al uso del namui wam, especialmente en 
actividades cotidianas como los saludos o 
indicaciones básicas en clase; sin embargo, 
el desafío principal radica en la falta de 
exposición a la lengua en el hogar, lo cual 
debilita el proceso de aprendizaje escolar. 
Esto sugiere que, aunque las estrategias 
pedagógicas en el aula son efectivas, su 
impacto se ve limitado por factores externos 
como el uso limitado del namui wam en los 
entornos familiares y comunitarios.

El Proyecto Educativo Misak, según el  
Cabildo Indígena del Resguardo de 
Guambia, Espiral de Educación (2019) 
destaca la importancia de la palabra como 

eje de transmisión cultural en espacios 
familiares, especialmente en el NAK 
CHAK (cocina), por su parte, los resultados 
revelan que, en muchos casos, el hogar no 
juega un papel activo en el fortalecimiento 
de la lengua, lo que limita el avance logrado 
en el aula y que indica que se evidencia la 
necesidad de involucrar más a las familias 
en el proceso de revitalización del namui 
wam.

Si bien las estrategias actuales han 
mostrado ser eficaces para motivar a los 
estudiantes y fortalecer el vocabulario 
en namui wam, es crucial implementar 
actividades que involucren más a las 
familias, a fin de crear un entorno más 
propicio para el aprendizaje de la lengua 
fuera del aula. Además, se podrían integrar 
más áreas del currículo en lengua indígena, 
como ciencias sociales o matemáticas, 
con el fin de ofrecer un contexto más 
amplio para el uso del idioma en diferentes 
situaciones cotidianas.

Para terminar, las estrategias pedagógicas 
basadas en la inmersión lingüística y 
la tradición oral han permitido avances 
significativos en el fortalecimiento del 
namui wam entre los estudiantes. No 
obstante, el éxito a largo plazo de estas 
estrategias dependerá en gran medida de 
la integración de la lengua en los hogares 
y la comunidad, tal como lo sugiere el 
Proyecto Educativo Misak. En relación con 
la pregunta de investigación, los resultados 
sugieren que las estrategias didácticas son 
fundamentales para la enseñanza del namui 
wam en el contexto escolar.



26 Revista EducAcción Sentipensante, e-ISSN: 2805-7597, enero-junio de 2025, UNAD

Tejiendo palabras, fortaleciendo raíces: La revitalización del namui wam en niños misak

CONCLUSIONES

Se resalta el impacto positivo de las 
estrategias didácticas utilizadas para 
la enseñanza de la lengua namui wam. 
En este caso, la tradición oral desde la 
inmersión lingüística y el uso constante de 
la lengua en el aula fueron fundamentales 
para habituar a los estudiantes, aunque la 
contextualización en español fue necesaria 
para aquellos que no dominaban la lengua, 
reflejando la realidad bilingüe y diversa de 
la comunidad. A partir de este estudio y 
el análisis respectivo se concluye que la 
tradición oral, a través de cuentos, leyendas 
y canciones, no solo fortalece el aprendizaje 
de la lengua, sino también la identidad 
cultural de los niños. Pues, las canciones 
se destacaron por su efectividad al facilitar 
la memorización del vocabulario, mientras 
que las salidas pedagógicas y el uso de 
adivinanzas contribuyeron a un aprendizaje 
más activo, situacional y basado en el 
contexto cultural misak.

Otro aspecto clave fue el enfoque en el 
aprendizaje significativo, que permitió 
a los estudiantes relacionar los nuevos 
conocimientos con sus experiencias 
previas, mejorando la comprensión y 
retención de la lengua indígena. Sin 
embargo, se identificaron desafíos, como 
la falta de comprensión del idioma por parte 
de algunos estudiantes y el rol variable de 
las familias en la transmisión de la lengua, lo 
que supone un reto adicional en el proceso 
de revitalización lingüística.

A pesar de los resultados positivos, se 
encontraron algunas limitaciones en 

la implementación de las estrategias 
didácticas. Una de las principales 
dificultades fue la falta de materiales 
didácticos específicos en namui wam, lo 
que obligó a adaptar recursos de otras 
lenguas y culturas. Asimismo, la variabilidad 
en el nivel de dominio del idioma entre 
los estudiantes generó desigualdades 
en el ritmo de aprendizaje, requiriendo 
estrategias diferenciadas que no siempre 
fueron fáciles de implementar. Por otro lado, 
el papel de las familias en la revitalización 
de la lengua fue heterogéneo, con algunos 
hogares fomentando el uso del namui 
wam, mientras que en otros predominaba 
el español, lo que afectó la continuidad del 
aprendizaje fuera del aula.

Finalmente, no está demás indicar que, 
desde los hallazgos de este estudio, se 
sugieren futuras líneas de investigación 
orientadas a fortalecer el proceso de 
enseñanza-aprendizaje de la lengua namui 
wam. En primer lugar, sería relevante 
desarrollar y evaluar materiales didácticos 
diseñados específicamente en y para esta 
lengua, integrando herramientas digitales 
y audiovisuales para su enseñanza. En 
segundo lugar, se recomienda profundizar 
en el rol de las familias en la transmisión 
intergeneracional del idioma, explorando 
estrategias para involucrarlas activamente 
en el proceso educativo. Finalmente, se 
propone investigar modelos de educación 
bilingüe intercultural que permitan 
equilibrar la enseñanza del namui wam y 
del español sin que una lengua desplace a 
la otra, garantizando así la preservación y 
fortalecimiento de la identidad lingüística y 
cultural de la comunidad misak.



Escuela de Ciencias de la Educación (ECEDU) 
Universidad Nacional Abierta y a Distancia, Bogotá, Colombia

27

Revista EducAcción Sentipensante. Vol. 5 No.1

Referencias

Alvarado, J. O. (2016). Estrategias didácticas y aprendizaje de las Ciencias 
Sociales. Revista Científica de FAREM-Estelí. https://doi.org/10.5377/
farem.v0i17.2615

Andrade, W. (2020). Tradición oral como estrategia didáctica para el 
fortalecimiento del proceso comunicativo en los estudiantes de quinto 
grado del colegio Mi senderito Cúcuta. Universidad Santo Tomás. 
http://hdl.handle.net/11634/29671

Aparicio Roa, D. (2001). La Importancia del juego en el proceso enseñanza 
aprendizaje desde Piaget. Rastros Rostros, 4(7), 36. https://revistas.
ucc.edu.co/index.php/ra/article/view/3433

Aparicio, C., y Rodríguez, Y. (2022). Guía de orientaciones prácticas y 
metodológicas para la sistematización de experiencias significativas. 
Alcaldía Mayor de Bogotá D. C. Secretaría de Educación. 
https://repositoriosed.educacionbogota.edu.co/server/api/core/
bitstreams/40459931-0d45-483e-9e05-bd8595ea00bd/content 

Cabildo Indígena del Pueblo Guambiano, Comité de Educación. (2002). 
Namuiwan alá marik. Trabajando juntos nuestra educación propia. 
Diagnóstico y evaluación del proceso educativo del pueblo guambiano. 
Abya-Yala.

Cabildo Indígena del Resguardo de Guambía. (2010). Misak Misak Isua Mora 
Lutomaito Kusrep Ampamik. Proyecto Educativo Guambiano, por la 
vida y la permamencia del ser misak en el tiempo y en el espacio. 
Propuesta curricular para la educación del pueblo guambiano en los 
niveles preescolar y básica primaria. https://www.misak-colombia.org/
wp-content/uploads/2020/11/PEG.-PRIMERA-PARTE.pdf

Cabildo Indígena del Resguardo de Guambía, Espiral de Educación. (2019). 
Misak educación. Silvia, Cauca.

Centro Virtual Cervantes. (s.f.). Lengua materna [página web] CVC Instituto 
Cervantes. https://cvc.cervantes.es/ensenanza/biblioteca_ele/diccio_
ele/diccionario/lenguamaterna.htm



28 Revista EducAcción Sentipensante, e-ISSN: 2805-7597, enero-junio de 2025, UNAD

Tejiendo palabras, fortaleciendo raíces: La revitalización del namui wam en niños misak

Consejo Regional Indígena del Cauca (CRIC). (s.f.). Historia de a educación 
de los 10 pueblos. https://es.scribd.com/document/626366958/C1-
Historia-de-la-Educacion-de-los-10-pueblos

Corona, J. L. (2018). Investigación cualitativa: fundamentos epistemológicos, 
teóricos y metodológicos. Vivat Academia. Revista de Comunicación 
(144), 69-76. https://doi.org/10.15178/va.2018.144.69-76

Díaz-Bravo, L., Torruco-García, U., Martínez-Hernández, M., y Varela-Ruiz, 
M. (2013). La entrevista, recurso flexible y dinámico. Investigación en 
Educación Médica, 2(7), 162-167. https://www.redalyc.org/articulo.
oa?id=349733228009

Hernández-Sampieri, R., Fernández, C., y Baptista, P. (2014). Metodología de la 
investigación (Sexta edición). México. https://apiperiodico.jalisco.gob.
mx/api/sites/periodicooficial.jalisco.gob.mx/files/metodologia_de_la_
investigacion_-_roberto_hernandez_sampieri.pdf

Huamani, R. (2019). Estrategias para el fortalecimiento de la lengua originaria 
(Quechua) en niños(as) de EIB- Nivel Inicial N°283 Santa Rita. Universidad 
San Ignacio de Loyola. https://hdl.handle.net/20.500.14005/8861

Jiménez González, A., & Robles Zepeda, F. J. (2016). Las estrategias didácticas 
y su papel en el desarrollo del proceso de enseñanza-aprendizaje. 
Revista Educateconciencia, 9(10), 106–113. https://doi.org/10.58299/
edu.v9i10.218

Jociles, M. (2018). La observación participante en el estudio etnográfico de las 
prácticas sociales. Revista Colombiana de Antropología, 54(1), 121-150. 
https://doi.org/10.22380/2539472X.386

Landaburu, J. (1999). Clasificación de las lenguas indígenas de Colombia. 
Centro colombiano de estudio de lenguas aborígenes; Universidad 
de los Andes. https://babel.banrepcultural.org/digital/collection/
p17054coll10/id/2740/

Ley 1381 de 2010. Por la cual se desarrollan los artículos 7°, 8°, 10 y 70 de la 
Constitución Política, y los artículos 4°, 5° y 28 de la Ley 21 de 1991 (que 
aprueba el Convenio 169 de la OIT sobre pueblos indígenas y tribales), 

https://babel.banrepcultural.org/digital/collection/p17054coll10/id/2740/
https://babel.banrepcultural.org/digital/collection/p17054coll10/id/2740/


Escuela de Ciencias de la Educación (ECEDU) 
Universidad Nacional Abierta y a Distancia, Bogotá, Colombia

29

Revista EducAcción Sentipensante. Vol. 5 No.1

y se dictan normas sobre reconocimiento, fomento, protección, uso, 
preservación y fortalecimiento de las lenguas de los grupos étnicos de 
Colombia y sobre sus derechos lingüísticos y los de sus hablantes. 25 
de enero de 2010. Diario Oficial No. 47.603. https://www.funcionpublica.
gov.co/eva/gestornormativo/norma.php?i=38741

López Noguero, F. (2007). Metodología participativa en la enseñanza 
universitaria. Narcea Ediciones.

Martí, F., Ortega, P., Idiazabal, I., Barreña, A., Juaristi, P., Junyent, C., et al. 
(2006). Palabras y Mundos. Informe sobre las lenguas del mundo. 
Barcelona: Icaria.

Medina, E., y Tobón, S. (2019). Formación integral y competencias. 
Pensamiento complejo, currículo, didáctica y evaluación, 3a ed. Revista 
Interamericana de Educación de Adultos. Centro de Investigación en 
Formación y Evaluación CIFE, 32(2), 90-95. https://www.redalyc.org/
pdf/4575/457545095007.pdf

Niquinas, L. M. (2020). Pensando la lengua desde la escuela: enseñanza y 
aprendizaje de la oralidad del nasa yuwe en los estudiantes del grado 
primero de la I.E. Yu’ Luucx Pishau del resguardo de Juan Tama. 
Universidad del Cauca. http://repositorio.unicauca.edu.co:8080/xmlui/
handle/123456789/3510

Organización de las Naciones Unidas para la Agricultura y la Alimentación 
(FAO). (2004). Guía metodológica de sistematización. Honduras. http://
www.fao.org/3/at773s/at773s.pdf 

Organización de las Naciones Unidas para la Educación, la Ciencia y la Cultura. 
UNESCO. (15 de enero de 2019). Año Internacional de las Lenguas 
Indígenas. UNESCO. https://courier.unesco.org/es/articles/2019-ano-
internacional-de-las-lenguas-indigenas

Ospina, A. M. (2015). Mantenimiento y revitalización de lenguas nativas en 
Colombia. Reflexiones para el camino. Forma y Función, 28(2), 11-48. 
http://dx.doi.org/10.15446/fyf.v28n2.53538



30 Revista EducAcción Sentipensante, e-ISSN: 2805-7597, enero-junio de 2025, UNAD

Tejiendo palabras, fortaleciendo raíces: La revitalización del namui wam en niños misak

Otavo-Rodríguez, G., y Portilla-Narváez, M. (2022). Relatos ancestrales: 
una alternativa para la preservación de la identidad cultural oral del 
territorio Inga. Revista Criterios 29(2) 26-37. https://doi.org/10.31948/
rev.criterios/29.2-art2

Pertiaga, S., y Chiripua, Y. (2019). Fortalecimiento de la tradición oral con 
los estudiantes del grado primero del Centro Educativo Tórtola del 
municipio Olaya Herrera – Nariño, a través de una estrategia pedagógica 
basada en cuentos ancestrales indígenas. Universidad Nacional 
Abierta y a Distancia. https://repository.unad.edu.co/bitstream/
handle/10596/26202/sjpertiagach.pdf?sequence=1

Pulido, M. L. (2018). Tradición oral y su participación en el desarrollo oral 
de la primera infancia, desde la didáctica. E-docUR. https://doi.
org/10.48713/10336_14258

Ramírez, N. (2012). La importancia de la tradición oral: El grupo Coyaima - 
Colombia. Revista Científica Guillermo de Ockham, 10(2) 129-143. 
https://www.redalyc.org/pdf/1053/105325282011.pdf

Rodríguez, C. E. (2019). Formar a los ciudadanos de la “República católica”; 
la moral como base del proyecto educativo conservador (1842-1850). 
Universidad de los Andes. https://repositorio.uniandes.edu.co/server/
api/core/bitstreams/68d7a40b-90dc-46c6-ae50-63716f2ab2e9/
content

Rodríguez, L., y Magaña, J. (2017). Revitalización de la lengua y la cultura a 
través de la música. Boletín Antropológico 35(94). https://www.redalyc.
org/articulo.oa?id=71256055006

Sistematización experiencias. (19 de junio de 2020). Sistematización experiencias 
[video]. YouTube. https://www.youtube.com/watch?v=1LXIDHBPv-
o&t=215s

Soscue, M. S. (2020). Estrategias metodológicas, como medio al fortalecimiento 
y conservación del idioma materno, en los estudiantes del grado 
transición, de la institución educativa Quichaya Municipio de Silvia, 
Cauca. Universidad Santo Tomás de Aquino, Cali. https://repository.
usta.edu.co/bitstream/handle/11634/27707/2020mariasoscue.
pdf?sequence=2&isAllowed=y



Escuela de Ciencias de la Educación (ECEDU) 
Universidad Nacional Abierta y a Distancia, Bogotá, Colombia

31

Revista EducAcción Sentipensante. Vol. 5 No.1

Tobón, S. (2010). Las estrategias didácticas en la formación por competencias: 
un enfoque complejo. Ecoe Ediciones.

UNESCO. (s.f.) Día Internacional de la Lengua Materna. https://www.unesco.
org/es/days/mother-language

UNESCO. (2019). 2019: Año Internacional de las Lenguas Indígenas. El correo 
de la UNESCO. https://courier.unesco.org/es/articles/2019-ano-
internacional-de-las-lenguas-indigenas

Vásquez, F. (2010). Estrategias de enseñanza: investigaciones sobre la didáctica 
en instituciones educativas de la ciudad de Pasto. Bogotá D.C. Kimpres, 
Universidad de la Salle. https://biblioteca.clacso.edu.ar/Colombia/fce-
unisalle/20170117011106/Estrategias.pdf

Velasco Ángel, Y. E. (2020). Estrategias revitalizadoras para el restablecimiento 
de la transmisión intergeneracional del Nasa Yuwe con familias del 
resguardo de Toez – Caloto – Cauca. Universidad del Cauca. http://
repositorio.unicauca.edu.co:8080/xmlui/handle/123456789/3506

Viera, T. (2003). El aprendizaje verbal significativo de Ausubel. Algunas 
consideraciones desde el enfoque histórico cultural. Universidades(26), 
37-43. https://www.redalyc.org/pdf/373/37302605.pdf


	Tejiendo palabras, fortaleciendo raíces: 
La revitalización del namui wam en niños misak

