
Análisis Jurídico-Político 8(15) 2026 • pp. 189-213 189

Juan Sebastián Sabogal Parra**
Artículo de reflexión
Fecha de recepción: 10 de octubre de 2025
Fecha de aceptación: 9 de enero de 2026

Para citar este artículo:
Sabogal Parra, J. S. (2026). Occidente humano/Oriente salvaje: la imagen mediática de los 

pueblos del Sur como legitimación del genocidio palestino. Revista Análisis Jurídico-Político, 
8(15), 189-213. https://doi.org/10.22490/26655489.10635

* El presente artículo es producto de un proceso de reflexión sobre la situación palestina y la visión que 
los medios de comunicación han reproducido de ella.
** Doctorando en Ciencias Sociales en la Universidad de Salamanca, España; magíster en Educación 
por la Universidad Externado de Colombia; y docente de la Universidad Nacional Abierta y a Distancia 
(UNAD), Colombia. Correo electrónico: Juans.sabogal@unad.edu.co ORCID: https://orcid.org/0000-
0002-9817-2884

Occidente humano/Oriente salvaje: la 
imagen mediática de los pueblos del Sur 

como legitimación del genocidio palestino*

The Humane West / The Savage East: Media Imagery 
of Southern Peoples as Legitimation of the Palestinian 

Genocide

Resumen

Este artículo examina cómo los medios de comunicación occidentales 
han construido y difundido una imagen estereotipada y deshuma-
nizante del pueblo árabe y musulmán, contribuyendo a legitimar 
simbólicamente el genocidio en Palestina. Desde un enfoque interdis-
ciplinar que articula estudios poscoloniales, teoría crítica de los medios 
y análisis del discurso, se analiza la narrativa dominante que presenta 
a “Occidente” como portador de valores universales —racionalidad, 
modernidad y humanidad—, mientras sitúa a “Oriente” en un marco 



Universidad Nacional Abierta y a Distancia • Escuela de Ciencias Jurídicas y Políticas190

de irracionalidad, atraso y violencia. Esta dicotomía no es meramente 
descriptiva, sino que opera como un dispositivo ideológico que 
naturaliza la violencia estructural y directa contra poblaciones árabes 
y musulmanas, al inscribirlas en un imaginario de amenaza y barbarie. 
El análisis considera coberturas mediáticas recientes sobre el conflicto 
palestino-israelí, identificando estrategias de encuadre, selección 
léxica y asimetrías en la representación de víctimas que invisibilizan la 
ocupación y el colonialismo, desplazando el foco hacia narrativas de 
seguridad y de autodefensa israelí. Se argumenta que estas representacio- 
nes consolidan una visión del Sur Global subordinada a marcos 
interpretativos hegemónicos, reforzando relaciones globales de 
poder y desigualdad. Finalmente, se plantea la necesidad de cons- 
truir narrativas informativas que restituyan la humanidad, la 
historicidad y la agencia de los pueblos árabes y musulmanes, y que 
permitan comprender el genocidio palestino no como un conflicto 
aislado, sino como expresión de un orden internacional marcado por 
el colonialismo, el racismo y la impunidad.

Palabras clave: estudios poscoloniales; genocidio; medios de 
comunicación; orientalismo; Palestina; representación mediática.

Abstract

This article examines how Western media have constructed and 
disseminated a stereotyped and dehumanizing image of Arab 
and Muslim peoples, contributing to the symbolic legitimation of 
genocide in Palestine. Drawing on an interdisciplinary approach 
that articulates postcolonial studies, critical media theory, and 
discourse analysis, the article analyzes the dominant narrative 
that presents the “West” as bearer of universal values—rationality, 
modernity, and humanity—while situating the “East” within 
a framework of irrationality, backwardness, and violence. This 
dichotomy is not merely descriptive but functions as an ideological 
apparatus that naturalizes structural and direct violence against 
Arab and Muslim populations by inscribing them within an 
imaginary of threat and barbarity. The analysis examines recent 
media coverage of the Palestinian-Israeli conflict, identifying 
framing strategies, lexical selection, and asymmetries in victim 
representation that render occupation and colonialism invisible, 



Juan Sebastián Sabogal Parra  -  Occidente humano/Oriente  
salvaje: la imagen mediática de los pueblos del Sur como legitimación del genocidio palestino

Análisis Jurídico-Político 8(15) 2026 • pp. 189-213 191

shifting focus toward narratives of Israeli security and self-defense. 
It is argued that these representations consolidate a vision of the 
Global South subordinated to hegemonic interpretive frameworks, 
thereby reinforcing global relations of power and inequality. 
Finally, the article posits the necessity of constructing informative 
narratives that restore the humanity, historicity, and agency of Arab 
and Muslim peoples, enabling an understanding of the Palestinian 
genocide not as an isolated conflict but as an expression of an 
international order marked by colonialism, racism, and impunity.

Keywords: genocide; media; media representation; Orientalism; 
Palestine; postcolonial studies.

1.	 Introducción

La reflexión sobre la alteridad y lo extraño constituye, de manera 
ineludible, un ejercicio de autorreconocimiento. Aunque esta pre- 
misa podría entenderse como la expresión de una relación dialéctica 
entre el yo y el otro, resulta necesario examinar el principio epis- 
témico que ha estructurado, al menos desde la consolidación de la 
modernidad, las dimensiones políticas, científicas, sociales y cul- 
turales de aquello que se ha autodeterminado como Occidente. Este 
principio corresponde a la negación a priori de cualquier forma de 
vida, pensamiento o episteme que diverja de los marcos concep-
tuales y las lógicas imperantes en el proyecto civilizatorio occidental.

En este contexto, la radicalidad democrática planteada por Rousseau 
(2017) y otros representantes del pensamiento liberal estableció, per 
se, una lógica social en la cual las mayorías ejercen determinación 
sobre las minorías. Sin embargo, desde una perspectiva analítica 
que trasciende lo cuantitativo, dichas mayorías no se constituyen 
únicamente a partir de la razón numérica, sino que se configuran 
también —y de manera fundamental— en el ámbito simbólico, como 
plantea Hannah Arendt (2004) en su análisis del totalitarismo. En 
consecuencia, quien define la forma y la lógica de lo democrático es 
la concepción hegemónica dictada por Occidente, que establece una 
oposición categórica frente a otros sistemas de gobierno o formas 
de organización política presentes en el denominado Sur Global.



Universidad Nacional Abierta y a Distancia • Escuela de Ciencias Jurídicas y Políticas192

Esta determinación de Occidente como centro epistémico, político y 
cultural, y de todo aquello que difiere de este como periferia, no se 
limita a una configuración económica derivada del sistema-mundo 
capitalista propuesto por Wallerstein (1979). Opera también —y 
quizá con mayor profundidad— desde la praxis cotidiana y la 
producción simbólica. Esta distinción centro-periferia instituye 
jerarquías ontológicas que determinan qué vidas, saberes y 
narrativas son reconocidos como legítimos dentro del orden global 
contemporáneo.

Desde esta perspectiva, resulta fundamental reconocer que todo 
proceso de investigación implica un posicionamiento político 
ineludible. Como he señalado previamente, “es imposible disociar 
el saber científico de las acciones políticas de una comunidad, 
dado que, como se sostiene comúnmente, el conocimiento otorga 
la capacidad de ejercer poder sobre los demás” (Sabogal, 2025, 
p. 356). Esta premisa epistemológica adquiere particular relevancia 
cuando se abordan fenómenos atravesados por relaciones de poder 
asimétricas, en los que la supuesta neutralidad científica ha operado 
históricamente como un mecanismo de legitimación de violencias 
estructurales. En esa misma línea cabe recordar la obra de Lu Xun 
(2015), El diario de un loco.

En tal sentido, el presente ensayo tiene como objetivo analizar 
críticamente la manera en que se ha constituido una relación 
dialéctica entre aquello que puede definirse como “lo humano” y 
lo que se concibe como “lo salvaje” o “lo bárbaro”, tomando como 
eje central de análisis la construcción mediática hegemónica y su 
papel en la legitimación de violencias estructurales. En particular, 
se examinarán las narrativas mediáticas dominantes generadas a 
partir del 7 de octubre de 2023, fecha en la que fuerzas armadas 
de Hamás cruzaron las fronteras israelíes, y la forma en que dicha 
acción se consolidó como referente discursivo para legitimar lo que 
diversos organismos internacionales y académicos han calificado 
como un proceso de genocidio del pueblo palestino.

La argumentación se desarrollará en cuatro momentos analíticos 
fundamentales. En primer lugar, se establecerá un marco concep- 
tual sobre la hegemonía simbólica de Occidente frente a Oriente, 
examinando los mecanismos mediante los cuales se construye y 



Juan Sebastián Sabogal Parra  -  Occidente humano/Oriente  
salvaje: la imagen mediática de los pueblos del Sur como legitimación del genocidio palestino

Análisis Jurídico-Político 8(15) 2026 • pp. 189-213 193

reproduce la diferencia colonial. Posteriormente, se presentará 
una contextualización histórica de la relación entre Israel —como 
representante del proyecto occidental en Medio Oriente— y Palestina 
—como expresión de resistencia frente a dicho proyecto—, concep-
tualizando esta relación como eje de una dialéctica colonial contem-
poránea. A continuación, se llevará a cabo un análisis crítico del 
discurso mediático hegemónico producido a partir del 7 de octubre 
de 2023, examinando las estrategias narrativas, los marcos interpre-
tativos y las omisiones sistemáticas que caracterizaron la cobertura 
de los acontecimientos. Finalmente, se propondrán conclusiones 
que problematizan la relación asimétrica entre Occidente y Oriente, 
así como la necesidad de convocar nuevos referentes epistemo-
lógicos y políticos capaces de desmantelar, en los planos estructural 
e infraestructural, las relaciones de dominación que perpetúan la 
desigualdad global y la violencia colonial en sus manifestaciones 
contemporáneas.

2.	 Hegemonía simbólica de Occidente frente a Oriente

La hegemonía simbólica que Occidente ha ejercido históricamente 
sobre lo que se ha denominado “Oriente” constituye uno de los 
dispositivos más sofisticados y persistentes de dominación en la 
historia de las relaciones interculturales. Esta hegemonía no se 
limita a la supremacía militar o económica, sino que actúa, de 
manera decisiva, en el plano de las representaciones, las categorías 
cognitivas y los sistemas de clasificación que organizan nuestra 
comprensión del mundo. En términos bourdieuanos, se trata de 
una forma de violencia simbólica que “arranca sumisiones que ni 
siquiera se perciben como tales, apoyándose en unas expectativas 
colectivas y en unas creencias socialmente inculcadas” (Bourdieu, 
2000a, p.  173), produciendo así un orden aparentemente natural 
en el que la superioridad occidental se presenta como evidencia 
autolegitimada.

El cristianismo emergió como el primer gran dispositivo sistemático 
de esta dominación simbólica, estableciendo no solo un régimen 
de verdad teológica, sino también una arquitectura epistemológica 
desde la cual juzgar, clasificar y, en última instancia, aniquilar 



Universidad Nacional Abierta y a Distancia • Escuela de Ciencias Jurídicas y Políticas194

toda alteridad que escapara a su matriz interpretativa. Como 
expone Momigliano (1996), “los cristianos tenían que explicar a los 
paganos por qué el paganismo, es decir, el politeísmo, existía y era 
deplorable” (p.  36). Esta operación hermenéutica, aparentemente 
inocua en su formulación historiográfica, revela en realidad el núcleo 
del proyecto hegemónico occidental: la necesidad de instaurar 
una jerarquía ontológica en la que lo “propio” se constituya como 
universal normativo, mientras lo “ajeno” es reducido a un particu-
larismo desviado.

En el siglo IV, contexto que analiza Momigliano, esta estrategia 
discursiva no buscaba únicamente persuadir, sino demostrar  
—desde una pretendida objetividad historiográfica— la supe- 
rioridad intrínseca de la cosmovisión occidental-cristiana frente a 
cualquier alteridad cognitiva o espiritual.

Esta imposición epistémica, lejos de circunscribirse al ámbito 
teológico, configuró las estructuras profundas del pensamiento 
occidental y consolidó una gramática binaria que operaría durante 
siglos: fe verdadera/idolatría, civilización/barbarie, razón/supers-
tición, libertad/despotismo. Lo revelador es que el territorio que 
hoy se denomina “Occidente” albergó durante milenios cosmovi-
siones paganas, politeístas y animistas que fueron sistemáti-
camente erradicadas o subsumidas bajo el manto homogeneizador 
del cristianismo. La construcción de “Occidente” como entidad 
coherente y monolítica es, por lo tanto, el resultado de un proceso 
violento de unificación simbólica que depuró la heterogeneidad 
interna para proyectarse como unidad frente a un “Oriente” 
igualmente fabricado como su antítesis. Esta operación de violencia 
fundacional —a sangre y fuego— no solo expandió una religión, 
sino que instaló las categorías de percepción desde las cuales toda 
alteridad sería procesada, evaluada y, con frecuencia, condenada.

La materialización de esta hegemonía simbólica encontró su 
correlato en una serie de confrontaciones militares que, lejos de 
constituir episodios bélicos aislados, funcionaron como momentos 
constitutivos de una identidad occidental definida por oposición. 
Las Guerras Médicas (499-449 a.  C.) establecieron el primer gran 
relato fundacional: la Grecia “libre” y “racional” enfrentando al 
“despotismo” persa. Las conquistas de Alejandro Magno (334-323 



Juan Sebastián Sabogal Parra  -  Occidente humano/Oriente  
salvaje: la imagen mediática de los pueblos del Sur como legitimación del genocidio palestino

Análisis Jurídico-Político 8(15) 2026 • pp. 189-213 195

a. C.) invirtieron la dirección pero mantuvieron la lógica: la “civili-
zación” helénica iluminando la “barbarie” oriental. La expansión 
islámica a partir del 622 d.  C. y, posteriormente, las Cruzadas 
iniciadas en 1095 cristalizaron esta dicotomía en términos religiosos, 
consolidando un imaginario donde Occidente se erigía como bastión 
de la cristiandad frente a la supuesta “amenaza” musulmana. Cada 
uno de estos enfrentamientos operó no solo en el plano militar, sino 
también en el registro simbólico, lo que generó narrativas, mitos 
fundacionales e imaginarios colectivos que sedimentaron en las 
estructuras inconscientes del pensamiento occidental.

Lo inquietante es la manera en que estos episodios históricos han 
sido reactivados, reinterpretados y actualizados en el presente 
como formas de justificación de intervenciones contemporáneas. 
El léxico cruzado ha sido explícitamente movilizado en el discurso 
político occidental para legitimar invasiones en Medio Oriente, 
con líderes que evocan la “defensa del mundo libre” frente al 
“radicalismo islámico”, reproduciendo casi literalmente la retórica 
medieval. Esta persistencia discursiva revela lo que Said (2008) 
denominó orientalismo: “un estilo occidental que pretende dominar, 
reestructurar y tener autoridad sobre Oriente” (p. 21). Se trata de un 
sistema de representaciones que no opera como mera imposición 
externa, sino como matriz perceptiva que configura la comprensión 
misma de lo real, tanto para dominadores como para dominados.

El marco histórico construido por Occidente ha sedimentado una 
narrativa maestra en la que la polaridad libertad/opresión se 
asigna de manera automática y aparentemente natural: Occidente 
“libera”, Oriente “oprime”. Esta dicotomía maniquea funciona como 
esquema clasificatorio que antecede cualquier análisis empírico, 
determinando de antemano la interpretación de acontecimientos, 
instituciones y prácticas culturales. Bajo esta lógica, la intervención 
occidental —militar, económica o “humanitaria”— se presenta 
como emancipatoria, mientras que cualquier forma de resistencia 
oriental es codificada como “fanatismo”, “atraso” o “despotismo”. 
Los principios identificados con Occidente —libertad, racionalidad, 
democracia, progreso— se erigen como universales incuestionables, 
en oposición al supuesto “salvajismo” e “irracionalidad” orientales.



Universidad Nacional Abierta y a Distancia • Escuela de Ciencias Jurídicas y Políticas196

Esta operación de universalización de lo particular occidental 
constituye, en términos de Gramsci (1981), el ejercicio más refinado 
de hegemonía: no la imposición explícita de intereses mediante 
la coerción, sino la capacidad de presentar la propia perspectiva 
como sentido común universal, como horizonte ineludible de toda 
racionalidad posible. El poder simbólico, señala Bourdieu, es ese 
“poder invisible que no puede ejercerse sino con la complicidad 
de quienes no quieren saber que lo sufren o incluso que lo ejercen” 
(Bourdieu, 2000b, p. 12). La hegemonía occidental opera con máxima 
eficacia cuando sus categorías son interiorizadas por los propios 
sujetos orientales, cuando las élites poscoloniales reproducen los 
esquemas cognitivos del colonizador, cuando la “modernización” 
se concibe exclusivamente como occidentalización.

Sin embargo, como advierte Said, “el orientalismo no es solo un tema 
político que se refleja pasivamente en la cultura, el saber académico 
y las instituciones” (2008, p.  32), sino un complejo entramado de 
producción de conocimiento, elaboración de discursos y ejercicio 
de poder que ha configurado disciplinas enteras —filología, 
antropología, historia— como tecnologías de dominación. La 
construcción de “Oriente” no es un error perceptivo ni un prejuicio 
subsanable mediante mejor información, sino una estructura 
epistémica funcional a relaciones de poder concretas. Cada represen-
tación del “otro” oriental —irracional, despótico, sensual, violento, 
fanático— cumple funciones específicas dentro de la legitimación 
de la dominación: justifica intervenciones, naturaliza jerarquías y 
obstaculiza la emergencia de agencias políticas alternativas.

La actualización contemporánea de esta hegemonía encuentra en 
el discurso antiterrorista su expresión más descarnada. La “guerra 
contra el terror” no constituye únicamente un conflicto geopolítico, 
sino la reactivación plena del imaginario orientalista en el que el 
musulmán es construido como amenaza existencial para la “civili-
zación occidental”. Las categorías de “Estados fallidos”, “fanatismo 
islámico” y “eje del mal” reproducen, con variaciones retóricas 
mínimas, los tropos decimonónicos del “despotismo oriental” y la 
“barbarie mahometana”, tal como se observa en el diálogo entre 
Noam Chomsky y Gilbert Achcar (2007). La islamofobia contem-
poránea, lejos de ser una reacción espontánea a eventos particulares, 



Juan Sebastián Sabogal Parra  -  Occidente humano/Oriente  
salvaje: la imagen mediática de los pueblos del Sur como legitimación del genocidio palestino

Análisis Jurídico-Político 8(15) 2026 • pp. 189-213 197

se inscribe en esta larga genealogía de construcción del otro oriental 
como peligro que justifica la violencia preventiva, la excepción 
jurídica y la suspensión de derechos.

No obstante, reconocer esta hegemonía simbólica no debe conducir 
a una victimización pasiva ni a un relativismo paralizante. Como 
señala Said en su análisis de la cuestión palestina, “la crítica del 
orientalismo no implica la negación de toda diferencia, sino el 
rechazo a que esa diferencia sea esencializada, jerarquizada y 
funcionalizada para la dominación” (2008, p. 67). El desafío político 
e intelectual consiste en develar los mecanismos de esta hegemonía 
simbólica sin caer en su inversión especular —un “occiden-
talismo” igualmente esencializador—, sino en construir espacios de 
enunciación que escapen a la lógica binaria impuesta, que permitan 
articular diferencias sin jerarquías y habiliten diálogos descolo-
nizados donde ninguna perspectiva se arrogue la universalidad.

La persistencia histórica de esta hegemonía simbólica occidental 
sobre Oriente revela su funcionalidad para estructuras de domi- 
nación material que trascienden lo ideológico. Mientras esta matriz 
simbólica permanezca operativa y los esquemas de percepción 
y clasificación que nos constituyen como sujetos continúen 
organizados por esta dicotomía, la descolonización material seguirá 
inconclusa. La tarea de deconstrucción de esta hegemonía requiere, 
por lo tanto, no solo crítica teórica, sino también la transfor-
mación de las estructuras cognitivas incorporadas: un trabajo 
reflexivo de des-subjetivación de los esquemas dominantes que solo 
puede emprenderse mediante la confrontación sistemática con las 
genealogías de poder que nos constituyen.

3.	 Israel y Palestina

La cuestión palestino-israelí constituye la manifestación más des- 
carnada y persistente de la lógica colonial occidental en el orden 
global contemporáneo. Lo que emerge en 1948 con la fundación 
del Estado de Israel no es un conflicto territorial más entre pue- 
blos en disputa, sino la cristalización paradigmática de los meca- 
nismos de dominación simbólica y material que Occidente ha 



Universidad Nacional Abierta y a Distancia • Escuela de Ciencias Jurídicas y Políticas198

desplegado históricamente sobre aquello que construyó como 
“Oriente”. En términos de la tipología de Karl Popper (2017), la 
narrativa hegemónica occidental ha codificado sistemáticamente a 
las sociedades orientales como “cerradas” —atávicas, despóticas, 
irracionales— en oposición a las sociedades “abiertas” occidentales, 
caracterizadas supuestamente por la libertad, la racionalidad y el 
progreso. Palestina e Israel encarnan con claridad esta dicotomía 
fabricada, revelando que la violencia colonial no solo se ejerce 
mediante la ocupación territorial, sino, de manera fundamental, a 
través de la imposición de marcos interpretativos que naturalizan 
la desposesión y legitiman la dominación.

Contrario a las representaciones orientalistas que han retratado 
a Oriente Medio como espacio de conflicto perenne y fanatismo 
religioso atávico, Palestina existió durante siglos como territorio de 
notable pluralidad social, religiosa y cultural. Hasta 1948, judíos, 
musulmanes y cristianos cohabitaban en un tejido social complejo, 
atravesado por tensiones y jerarquías, pero marcado por formas 
de convivencia que desmienten el esencialismo de los “odios 
ancestrales”. Como documenta Khalidi (2023) en Palestina: cien años 
de colonialismo y resistencia, la Palestina otomana y la del mandato 
británico exhibían una diversidad demográfica y religiosa en la 
que las identidades no operaban bajo la lógica excluyente y milita-
rizada que caracterizaría posteriormente al proyecto sionista. La 
población judía palestina (yishuv o Yahud Filastin) se integraba en 
la estructura social otomana sin que ello implicara antagonismos 
existenciales con las mayorías musulmana y cristiana. Esta realidad 
histórica, sistemáticamente oscurecida por la historiografía sionista 
y occidental, muestra que la conflictividad contemporánea no surge 
de incompatibilidades culturales o religiosas esenciales, sino de un 
proyecto político concreto: el sionismo colonial.

El sionismo, como movimiento político surgido en la Europa del 
siglo XIX, constituye una expresión paradójica y reveladora de la 
modernidad occidental. Nacido como respuesta al antisemitismo 
europeo y a la exclusión sistemática de las poblaciones judías en 
los estados nación cristianos, el proyecto sionista internalizó, de 
manera paradójica, la lógica colonial europea que había victimizado 
a los propios judíos. Herzl, fundador del sionismo político, concebía 



Juan Sebastián Sabogal Parra  -  Occidente humano/Oriente  
salvaje: la imagen mediática de los pueblos del Sur como legitimación del genocidio palestino

Análisis Jurídico-Político 8(15) 2026 • pp. 189-213 199

explícitamente el futuro Estado judío como “un baluarte de la civili-
zación contra la barbarie asiática” (Herzl, 2004, p. 96), reproduciendo 
ipso facto los tropos orientalistas que Said (2008) identificaría como 
constitutivos de la dominación occidental. Esta operación ideológica 
resulta instructiva: muestra que las categorías coloniales no son 
meras superestructuras, sino habitus incorporados —en términos 
bourdieuanos— que estructuran incluso las resistencias cuando 
estas no logran trascender los marcos cognitivos dominantes.

La Declaración Balfour de 1917, documento fundacional del Israel 
moderno, encarna con absoluta nitidez esta lógica. El Imperio 
británico, potencia colonial por excelencia, se arroga el derecho de 
prometer tierras palestinas para el establecimiento de un “hogar 
nacional judío”, sin consultar ni considerar a la población palestina 
que constituía cerca del 90  % de los habitantes del territorio. La 
formulación misma del documento revela una operación de violencia 
simbólica: mientras se habla de “derechos civiles y religiosos” para 
las “comunidades no judías” de Palestina —eufemismo colonial 
para la abrumadora mayoría árabe—, se establece el principio de 
apropiación territorial para el proyecto sionista (Flapan, 1987). La 
población palestina queda así reducida a “comunidades no judías”, 
negándoseles incluso el reconocimiento nominal de su existencia 
política y nacional. Esta operación lingüística no es superficial: 
constituye la manifestación discursiva de lo que Agamben (2006) 
denomina producción de nuda vida; esto es, la reducción de 
poblaciones enteras a existencias despojadas de estatuto político y 
convertidas en vidas sacrificables.

El sionismo se fundamentó en una narrativa de “retorno” que, 
desde una perspectiva crítica, requiere ser desmontada en sus 
componentes ideológicos. La idea de que los judíos europeos 
del siglo XX mantenían vínculos genealógicos directos con los 
hebreos bíblicos del primer milenio ha sido cuestionada por 
historiadores como Shlomo Sand (2011) en La invención del pueblo 
judío, quien demuestra que las poblaciones judías europeas (asque- 
nazíes) descienden mayoritariamente de conversiones medievales  
—particularmente del reino jázaro— más que de migraciones 
masivas desde Palestina. Independientemente de la exactitud de 
estas genealogías —cuestión irrelevante desde una perspectiva 



Universidad Nacional Abierta y a Distancia • Escuela de Ciencias Jurídicas y Políticas200

política contemporánea—, lo incuestionable es que ningún vínculo 
ancestral, real o imaginado, puede justificar la desposesión de 
poblaciones que habitaron un territorio de manera ininterrumpida 
durante siglos. Aceptar la lógica sionista del “retorno” después de 
dos milenios implicaría, llevada a su conclusión lógica, legitimar 
reivindicaciones territoriales de cualquier grupo sobre cualquier 
territorio que sus ancestros remotos habitaron alguna vez, principio 
que haría inviable toda organización política moderna.

Lo que el proyecto sionista ejecutó en Palestina a partir de 1948 —y 
desde décadas antes mediante la compra de tierras y el estableci-
miento de asentamientos exclusivamente judíos— fue un proceso de 
“limpieza étnica”, en los términos del historiador israelí Ilan Pappé 
(2008). La Nakba (catástrofe) palestina no fue una consecuencia 
fortuita de la guerra de 1948, sino el resultado de una planifi-
cación deliberada, documentada en el Plan Dalet y otros programas 
militares sionistas que contemplaban explícitamente la expulsión 
de la población árabe palestina. Cerca de 750 000 palestinos fueron 
desplazados forzosamente, más de 500 aldeas fueron destruidas 
de manera sistemática y se perpetraron masacres como las de 
Deir Yassin y Tantura para aterrorizar y forzar el éxodo de la 
población (Pappé, 2008). Esta violencia fundacional no constituye 
una desviación del proyecto sionista, sino su condición misma 
de posibilidad: la creación de un “Estado judío” en un territorio 
habitado mayoritariamente por no judíos requería, necesariamente, 
la eliminación demográfica de esa mayoría.

La tragedia histórica del sionismo reside en que un pueblo victi- 
mizado por el racismo europeo —que sufrió pogromos, discrimi-
nación sistemática y, finalmente, el genocidio nazi— adoptara una 
ideología y prácticas coloniales hacia otro pueblo. Esta paradoja 
ha sido analizada con lucidez por intelectuales judíos críticos del 
sionismo como Judith Butler (2012), quien en Parting Ways: Jewishness 
and the Critique of Zionism sostiene que el sionismo traiciona los 
valores éticos del judaísmo diaspórico al abrazar un nacionalismo 
étnico excluyente. La memoria del Holocausto, lejos de funcionar 
como aprendizaje ético universalizable sobre la dignidad humana, 
ha sido instrumentalizada por el Estado israelí como blindaje 
moral que inmuniza su propia violencia colonial frente a toda 



Juan Sebastián Sabogal Parra  -  Occidente humano/Oriente  
salvaje: la imagen mediática de los pueblos del Sur como legitimación del genocidio palestino

Análisis Jurídico-Político 8(15) 2026 • pp. 189-213 201

crítica, estableciendo una jerarquía perversa de víctimas según la 
cual el sufrimiento histórico judío autoriza el sufrimiento palestino 
presente.

La operación ideológica mediante la cual el sionismo se presenta 
como proyecto “racional” y “moderno” frente a un supuesto 
“fanatismo” palestino-árabe ejemplifica lo que Bourdieu y Sayad 
(2017) analizaron en su estudio del colonialismo francés en Argelia: 
la imposición de categorías metropolitanas que construyen al 
colonizado como irracional precisamente en el momento en que 
este resiste racionalmente su desposesión. La resistencia palestina 
a la ocupación de su territorio es codificada de manera automática 
como “terrorismo”, mientras que la violencia estructural israelí  
—bloqueos, demoliciones de hogares, detenciones sin juicio, ase- 
sinatos extrajudiciales— se presenta como “defensa” o “seguridad”. 
Esta inversión semántica no es accidental, sino constitutiva de toda 
dominación colonial: el colonizador debe representar su violencia 
como reactiva y defensiva, mientras criminaliza la resistencia del 
colonizado como agresión irracional.

Aquí se evidencia con claridad la praxis occidental en sus procesos 
de colonización: la capacidad de imponer no solo la dominación 
material, sino, sobre todo, los marcos interpretativos desde los cuales 
esa dominación será comprendida. El sujeto occidental —en este caso, 
el Estado israelí respaldado por las potencias occidentales, particu-
larmente Estados Unidos— no adopta únicamente una posición 
de superioridad, sino que logra incidir en el otro hasta producir 
una autodeterminación subordinada automática, parafraseando a 
Fanon (2018). Los palestinos se ven obligados a existir políticamente 
dentro de coordenadas definidas por sus opresores: demostrar 
“moderación”, renunciar a la resistencia armada (incluso cuando el 
derecho internacional la respalda frente a ocupaciones), reconocer 
la legitimidad de su propia desposesión y negociar los términos de 
una subordinación permanente. Cualquier desviación de este guion 
es sancionada mediante violencia militar y aislamiento diplomático.

La prolongación del conflicto palestino-israelí durante más de siete 
décadas evidencia la funcionalidad de Palestina como laboratorio 
y símbolo del orden colonial global. Israel no es simplemente un 
Estado más, sino la última colonia de asentamiento activa del 



Universidad Nacional Abierta y a Distancia • Escuela de Ciencias Jurídicas y Políticas202

planeta: el último proyecto en el que una población metropolitana 
—judíos europeos, y más tarde judíos de otras regiones— desplaza 
y sustituye a una población indígena. Su persistencia, respaldada 
incondicionalmente por Occidente, demuestra que el colonialismo no 
es una reliquia del pasado, sino una estructura vigente del presente 
global. Cada bombardeo sobre Gaza, cada expansión de asenta-
mientos en Cisjordania, cada demolición de hogares palestinos no 
constituye una aberración, sino una lógica: la actualización en tiempo 
real de la violencia fundacional de 1948, que a su vez reproduce 
aquella violencia de todo proyecto colonial occidental.

La crítica al sionismo y al Estado israelí no constituye, como con 
frecuencia se pretende insinuar, antisemitismo. Es, por el contrario, 
la aplicación coherente de principios anticoloniales y de derechos 
humanos que cualquier tradición emancipatoria debe sostener. 
Como señala Said (2013) en La cuestión palestina, “la crítica al sionismo 
político es tan legítima como la crítica a cualquier otro movimiento 
nacionalista excluyente, y confundirla con antisemitismo es un 
ejercicio de mala fe intelectual” (p. 156). La defensa de la autode-
terminación palestina, el derecho al retorno de los refugiados, el fin 
de la ocupación y el desmantelamiento del apartheid —calificación 
que académicos sudafricanos como Desmond Tutu han aplicado sin 
ambigüedad al sistema israelí— no expresa odio hacia los judíos, 
sino un compromiso básico con la justicia.

Israel y Palestina encarnan la persistencia del colonialismo occi- 
dental en su forma más cruda y, simultáneamente, la posibilidad 
de su superación. Cada acto de resistencia palestina —desde la 
sumud (perseverancia) cotidiana hasta las intifadas— constituye 
un rechazo práctico del orientalismo y una afirmación de agencia 
histórica. La descolonización de Palestina, cuando ocurra, no será 
únicamente la liberación de un territorio, sino la refutación definitiva 
de la narrativa occidental que durante siglos ha justificado su 
dominación global en nombre de una supuesta superioridad civili-
zatoria. Será la demostración histórica de que ninguna violencia, 
por sofisticadamente legitimada que esté, puede perpetuarse frente 
a la dignidad humana organizada colectivamente, y permitirá 
quebrar la estructura mediante la cual Occidente se presenta como 
depositario de los valores más avanzados de la sociedad frente al 
“salvaje” Oriente.



Juan Sebastián Sabogal Parra  -  Occidente humano/Oriente  
salvaje: la imagen mediática de los pueblos del Sur como legitimación del genocidio palestino

Análisis Jurídico-Político 8(15) 2026 • pp. 189-213 203

4.	 7 de octubre de 2023

La cobertura mediática occidental de los acontecimientos del 7 
de octubre de 2023 constituye un caso paradigmático de cómo las 
estructuras de dominación simbólica previamente examinadas —el 
orientalismo saidiano, la violencia simbólica bourdieuana y la lógica 
colonial— operan en el ecosistema mediático contemporáneo para 
producir consenso hegemónico en tiempo real. Lo que apareció 
en pantallas, portadas y titulares de los medios occidentales 
dominantes no fue simple “información” ni “cobertura neutral” de 
eventos bélicos, sino la puesta en escena de una narrativa cuidado-
samente enmarcada que reactualizó tropos coloniales centenarios, 
descontextualizó de manera sistemática la violencia estructural 
preexistente y estableció las condiciones simbólicas de posibilidad 
para lo que numerosos académicos, organizaciones de derechos 
humanos y relatores de la ONU han caracterizado como genocidio. 
El análisis crítico de esta operación mediática revela no solo sesgos 
puntuales o errores periodísticos subsanables, sino la funcionalidad 
estructural de los medios hegemónicos como aparatos de legiti-
mación de la violencia colonial en el orden global contemporáneo.

Cuando en la madrugada del 7 de octubre de 2023 militantes de 
Hamás y otras facciones palestinas rompieron el cerco impuesto 
por Israel sobre Gaza —convertida en la prisión a cielo abierto más 
grande del mundo, según organismos internacionales (Amnistía 
Internacional, 2022)— y tomaron rehenes israelíes tras matar a 
más de mil personas, incluidos civiles, los medios occidentales 
activaron de inmediato un repertorio interpretativo preconfi-
gurado. La velocidad y uniformidad con que las principales 
cadenas de televisión, periódicos de referencia y plataformas 
digitales adoptaron marcos discursivos prácticamente idénticos 
no puede explicarse como coincidencia, sino como manifestación 
de lo que Herman y Chomsky (2018) denominaron “modelo de 
propaganda”: la convergencia estructural de intereses corporativos, 
gubernamentales e ideológicos que produce “filtros” sistemáticos 
en la producción noticiosa. Estos filtros determinan qué eventos 
son dignos de cobertura, cómo se enmarcan, qué voces se ampli- 
fican y cuáles se silencian, produciendo así el “consentimiento  



Universidad Nacional Abierta y a Distancia • Escuela de Ciencias Jurídicas y Políticas204

manufacturado” necesario para políticas que, examinadas racio- 
nalmente, resultarían inaceptables.

El primer mecanismo discursivo desplegado fue la descontextuali-
zación radical. Los acontecimientos del 7 de octubre fueron presentados 
como surgidos ex nihilo, como violencia gratuita e irracional emanada 
del vacío o del supuesto “odio” palestino-musulmán hacia Israel y 
Occidente. Según el análisis de contenido realizado por Aljazeera 
Media Institute (2024), más del 87  % de las coberturas en medios 
estadounidenses y europeos durante las primeras 72 horas omitieron 
cualquier referencia a la ocupación israelí de territorios palestinos, 
al bloqueo de Gaza vigente desde 2007, a los asentamientos ilegales 
en Cisjordania o a las violaciones sistemáticas de derechos humanos 
documentadas por organismos internacionales. Esta amnesia 
histórica no constituye negligencia periodística, sino operación 
ideológica fundamental: al borrar el contexto, la violencia palestina 
aparece como agresión primaria, mientras que la violencia israelí  
—infinitamente superior en magnitud y letalidad— se presenta como 
respuesta defensiva legítima.

La terminología empleada reveló con absoluta claridad la operación 
de lo que van Dijk (1999) denominó “cuadrado ideológico” en el 
discurso sobre el Otro: enfatizar lo bueno propio y lo malo ajeno, 
atenuar lo malo propio y lo bueno ajeno. Las acciones de Hamás 
fueron sistemáticamente calificadas como “terrorismo”, “barbarie” 
y “masacre”, mientras que las acciones israelíes —incluidos 
bombardeos que han matado a decenas de miles de civiles, en su 
mayoría mujeres y niños— fueron descritas con lenguaje aséptico, 
técnico o justificatorio: “operaciones de defensa”, “respuesta propor-
cional”, “neutralización de objetivos”. Esta asimetría semántica 
no es accidental: constituye el núcleo de la violencia simbólica 
mediática que, como señala Bourdieu (2006), opera mediante la 
imposición de “principios de visión y de división” que estructuran 
la percepción misma de lo real, definiendo qué violencias son 
condenables y cuáles resultan comprensibles o incluso necesarias.

El tratamiento diferencial de las víctimas evidenció de manera 
particularmente obscena esta jerarquización. Las víctimas israelíes 
fueron individualizadas, humanizadas, dotadas de biografías, 
familias y proyectos truncados. Los medios occidentales dedicaron 



Juan Sebastián Sabogal Parra  -  Occidente humano/Oriente  
salvaje: la imagen mediática de los pueblos del Sur como legitimación del genocidio palestino

Análisis Jurídico-Político 8(15) 2026 • pp. 189-213 205

reportajes extensos a sus historias personales, entrevistaron a 
familiares y publicaron fotografías que reforzaban su identidad 
y dignidad. En contraste, las víctimas palestinas —que muy 
pronto superaron a las israelíes en una proporción superior a 40 
a 1— fueron presentadas como estadísticas abstractas, como cifras 
atribuidas al “Ministerio de Salud controlado por Hamás”, deslegi-
timando así incluso datos que han sido verificados por organismos 
internacionales. Fueron convertidas en masas anónimas, cuyas 
muertes fueron minimizadas, justificadas o directamente negadas 
mediante la acusación de que Hamás las utilizaba como “escudos 
humanos” (Philo y Berry, 2011). Esta deshumanización diferencial 
no es anomalía, sino requisito: como muestra Mbembe (2011) en su 
teorización de la necropolítica, el ejercicio contemporáneo del poder 
de muerte exige producir simbólicamente poblaciones matables, 
vidas que no cuentan como vidas y cuya eliminación no constituye 
crimen, sino necesidad estratégica.

La configuración visual de la cobertura reforzó estos marcos 
discursivos. Los bombardeos israelíes sobre Gaza fueron filmados 
principalmente desde perspectivas aéreas, presentados como 
espectáculo pirotécnico abstracto y acompañados de infografías 
que transformaban la destrucción masiva en operación quirúrgica. 
Las víctimas palestinas aparecieron rara vez en pantalla; cuando 
lo hicieron, fue mediante imágenes descontextualizadas y, con 
frecuencia, precedidas por advertencias sobre “contenido sensible” 
que permitían a las audiencias occidentales desviar la mirada. 
En contraste, las imágenes del 7 de octubre —cuerpos israelíes, 
destrucción en kibutz, testimonios de sobrevivientes— fueron 
amplificadas y repetidas exhaustivamente. Esta economía visual 
asimétrica produce lo que Butler (2010) denomina “vidas precarias”: 
una distribución diferencial de la condición de ser digno de duelo, 
donde ciertas vidas —occidentales, israelíes— reciben reconoci-
miento público, mientras otras —palestinas, árabes, musulmanas— 
son despojadas incluso de este mínimo gesto de humanidad.

La construcción del “terrorismo” como categoría interpretativa 
maestra operó con particular eficacia. Como demostró Jackson 
(2005) en su genealogía crítica del discurso antiterrorista, el 
término “terrorismo” no designa tipos específicos de violencia 



Universidad Nacional Abierta y a Distancia • Escuela de Ciencias Jurídicas y Políticas206

política según criterios objetivos —si así fuera, numerosas acciones 
estatales israelíes, estadounidenses y europeas calificarían sin 
dificultad—, sino que funciona como una marca semiótica que 
identifica violencias ilegítimas, situándolas fuera del universo del 
discurso político racional. Al etiquetar la acción de Hamás como 
“terrorista”, los medios activaron un repertorio interpretativo en el 
que el contexto, las motivaciones políticas y la legitimidad de los 
reclamos se vuelven irrelevantes: los terroristas no tienen demandas 
políticas legítimas, solo odio irracional; no pueden ser negociados, 
solo eliminados; su violencia no responde a estructuras de opresión, 
sino a esencias malignas —fanatismo religioso, cultura de muerte, 
antisemitismo patológico—. Esta operación discursiva vuelve 
impensable la pregunta fundamental: ¿qué formas de resistencia 
se permiten a un pueblo sometido a ocupación militar, desposesión 
territorial, bloqueo económico y violencia estructural permanente?

La movilización del Holocausto como blindaje moral e instrumento 
retórico ilustró de manera nítida la funcionalización ideológica 
de la memoria histórica. Toda crítica a las acciones israelíes fue 
sistemáticamente equiparada con antisemitismo, trivializando 
tanto el genocidio nazi como la violencia colonial ejercida contra 
los palestinos en la actualidad. Finkelstein (2014), en La industria 
del Holocausto, sostiene que la instrumentalización del Holocausto 
por parte del Estado israelí y de sus defensores constituye una 
obscenidad doble: traiciona la memoria de las víctimas al utilizarlas 
para legitimar nuevas víctimas y pervierte el imperativo ético “nunca 
más”, transformándolo en “nunca más a nosotros”, aun a costa de 
quien sea necesario. Esta operación discursiva fue especialmente 
visible cuando numerosos académicos, activistas y organizaciones 
judías críticas del sionismo fueron acusadas de “antisemitismo”, 
categoría kafkiana mediante la cual judíos devienen antisemitas 
por oponerse a la violencia colonial ejercida en su nombre.

La velocidad con que esta arquitectura discursiva se desplegó  
—literalmente en minutos tras los acontecimientos del 7 de octubre— 
revela su naturaleza prefabricada. No se trataba de periodistas 
procesando información en tiempo real ni de decisiones editoriales 
improvisadas, sino de la activación automática de plantillas 
narrativas sedimentadas en el habitus profesional periodístico 



Juan Sebastián Sabogal Parra  -  Occidente humano/Oriente  
salvaje: la imagen mediática de los pueblos del Sur como legitimación del genocidio palestino

Análisis Jurídico-Político 8(15) 2026 • pp. 189-213 207

occidental. Las principales agencias de noticias recurrieron de inme- 
diato a los mismos frames, las mismas fuentes —gubernamentales 
israelíes o estadounidenses—, los mismos expertos —think tanks 
proisraelíes— y los mismos repertorios visuales. Esta convergencia 
solo puede explicarse por la existencia de estructuras profundas 
—ideológicas, institucionales, profesionales— que predeterminan 
cómo ciertos eventos deben ser narrados para sostener el orden 
geopolítico vigente.

La manufactura del consentimiento para lo que posteriormente 
ocurriría en Gaza —más de 60  000 muertos según cifras conser-
vadoras al momento de escribir estas líneas, destrucción del 
70  % de las viviendas, desplazamiento forzado de más de dos 
millones de personas, hambruna inducida sistemáticamente— fue 
preparada por esta cobertura inicial. Al establecer que Israel era la 
víctima absoluta de una agresión terrorista irracional, cualquier 
respuesta israelí quedaba automáticamente legitimada, por despro-
porcionada, indiscriminada o criminal que fuera según el derecho 
internacional. La Corte Internacional de Justicia, al aceptar en enero 
de 2024 el caso de Sudáfrica contra Israel por presunto genocidio y 
emitir medidas provisionales exhortando a Israel a prevenir actos 
genocidas, enfrentó un muro mediático occidental que optó por 
ignorar, minimizar o deslegitimar sus determinaciones. Cuando 
el derecho internacional contradice la narrativa hegemónica, es el 
derecho —no la narrativa— el que debe ceder.

La funcionalidad de esta operación mediática trasciende el caso 
palestino-israelí, revelando las estructuras mediante las cuales el 
orden colonial global se sostiene en el siglo XXI. A diferencia de los 
imperialismos del siglo XIX, que operaban mediante dominación 
militar directa y justificaciones explícitas de superioridad racial, el 
neocolonialismo contemporáneo se articula a través de “interven-
ciones humanitarias”, “guerras contra el terror” y la “defensa de 
valores democráticos”. Los medios hegemónicos resultan indispen-
sables para esta operación: convierten guerras de rapiña en cruzadas 
morales, ocupaciones coloniales en procesos de paz, y limpieza 
étnica en legítima defensa. Palestina funciona como laboratorio y 
símbolo de este mecanismo: si la violencia israelí —sistemática, 
masiva y exhaustivamente documentada— puede ser presentada 



Universidad Nacional Abierta y a Distancia • Escuela de Ciencias Jurídicas y Políticas208

con éxito como defensa, entonces cualquier violencia imperial 
puede ser legitimada mediante marcos discursivos apropiados.

La resistencia a esta hegemonía mediática también forma parte de 
la coyuntura actual. Plataformas digitales alternativas, periodistas 
palestinos que documentan su propia destrucción en tiempo 
real —muchos de ellos asesinados deliberadamente por fuerzas 
israelíes—, movimientos solidarios globales y académicos compro-
metidos disputan la narrativa hegemónica con efectos significativos, 
en especial entre generaciones jóvenes menos dependientes de los 
medios tradicionales. Esta contrahegemonía discursiva enfrenta, 
sin embargo, una censura sistemática: algoritmos que suprimen 
contenido propalestino, legislaciones que criminalizan el BDS 
(boicot, desinversión y sanciones), acusaciones de antisemitismo 
contra críticos del sionismo, y despidos de académicos y periodistas 
que se apartan de líneas editoriales proisraelíes. La intensidad de 
esta represión revela la fragilidad de la hegemonía: precisa coerción 
porque ya no consigue producir consenso espontáneo.

El 7 de octubre de 2023 y su cobertura mediática subsecuente 
constituyen un momento de clarificación histórica. Expusieron con 
nitidez la persistencia del orientalismo como estructura cognitiva 
occidental, la funcionalidad de los medios hegemónicos como 
aparatos de dominación simbólica y la centralidad de Palestina 
como prueba de consistencia ética para cualquier proyecto emanci-
patorio. Cada reportaje descontextualizado, cada víctima palestina 
deshumanizada, cada crimen de guerra justificado o invisibilizado 
no representa fallas del sistema informativo, sino el funcionamiento 
ordinario de un dispositivo orientado a sostener el orden colonial 
global. Reconocerlo no implica cinismo, sino constituye condición 
necesaria para construir ecologías mediáticas alternativas capaces 
de contribuir a la descolonización de territorios e imaginarios.

5.	 Conclusiones

El análisis desarrollado a lo largo de este artículo permite establecer 
que la construcción mediática hegemónica de los pueblos del Sur 
Global, en particular del mundo árabe y musulmán, no constituye 



Juan Sebastián Sabogal Parra  -  Occidente humano/Oriente  
salvaje: la imagen mediática de los pueblos del Sur como legitimación del genocidio palestino

Análisis Jurídico-Político 8(15) 2026 • pp. 189-213 209

un epifenómeno secundario ni una mera distorsión informativa 
susceptible de corrección técnica. Opera como dispositivo estruc- 
tural de legitimación simbólica de la violencia colonial en sus  
manifestaciones contemporáneas. La cobertura mediática occi- 
dental del genocidio palestino intensificada tras el 7 de octubre 
de 2023 representa la actualización paradigmática de una matriz 
orientalista que, desde la consolidación de la modernidad europea, 
ha producido sistemáticamente a “Oriente” como alteridad radical, 
encarnación de irracionalidad, despotismo y barbarie que justifica 
la intervención, la tutela y, en última instancia, la aniquilación.

La genealogía trazada desde el cristianismo medieval hasta las 
guerras contemporáneas contra el terror evidencia que la dicotomía 
Occidente humano/Oriente salvaje no es construcción reciente 
ni producto de incomprensiones culturales subsanables, sino 
arquitectura epistémica fundamental del proyecto civilizatorio 
occidental. Esta dicotomía ha operado históricamente mediante 
lo que Bourdieu conceptualiza como violencia simbólica: una 
forma de dominación que se ejerce con la complicidad incons-
ciente de quienes la padecen, precisamente porque las categorías 
de percepción y clasificación que estructuran la experiencia del 
mundo han sido moldeadas por las relaciones de dominación que 
buscan naturalizarse. El orientalismo saidiano, en este sentido, no 
es un conjunto de representaciones erróneas sobre Oriente, sino un 
sistema de producción de conocimiento articulado funcionalmente 
con estructuras materiales de poder, que habilita la dominación 
mientras se presenta como descripción objetiva de realidades 
preexistentes.

La materialización histórica de esta hegemonía simbólica en el caso 
palestino-israelí revela con nitidez los mecanismos mediante los 
cuales el colonialismo de asentamiento del siglo XXI reproduce, bajo 
nuevas formas discursivas, las lógicas de desposesión y eliminación 
que caracterizaron las expansiones imperiales precedentes. El 
proyecto sionista, analizado críticamente, aparece como una 
paradoja trágica de la modernidad: un movimiento surgido como 
respuesta al racismo europeo que internalizó e implementó la 
lógica colonial contra el pueblo palestino, transformando a víctimas 
históricas del antisemitismo europeo en agentes de un nuevo 



Universidad Nacional Abierta y a Distancia • Escuela de Ciencias Jurídicas y Políticas210

proyecto de supremacía étnica. La Nakba de 1948 y su continuidad 
ininterrumpida hasta el presente no constituyen accidentes ni 
efectos colaterales lamentables, sino la expresión necesaria de la 
contradicción irresoluble de pretender establecer un “Estado judío” 
mediante la limpieza étnica de un territorio habitado mayorita-
riamente por no judíos.

La funcionalidad de los medios de comunicación hegemónicos en 
la legitimación de esta violencia colonial quedó expuesta de manera 
descarnada en la cobertura de los acontecimientos posteriores al 7 
de octubre de 2023. El análisis de dicha cobertura revela la operación 
sistemática de mecanismos de descontextualización, asimetrías 
terminológicas, jerarquización de víctimas y movilización de 
tropos orientalistas que produjeron las condiciones simbólicas de 
posibilidad para la perpetración de lo que numerosos especialistas, 
organizaciones de derechos humanos y relatores internacionales 
han caracterizado como genocidio. La velocidad y uniformidad con 
que los principales medios occidentales adoptaron marcos interpre-
tativos prácticamente idénticos —presentando la acción de Hamás 
como violencia primaria surgida del vacío, mientras construían la 
respuesta israelí como defensa legítima— no puede explicarse como 
simple sesgo editorial, sino como manifestación de estructuras 
profundas que conectan la producción mediática con intereses 
geopolíticos y con matrices ideológicas coloniales sedimentadas en 
el habitus profesional periodístico.

La manufactura mediática del consentimiento para el genocidio 
palestino opera mediante la producción de lo que Mbembe 
denomina necropolítica: el poder contemporáneo de determinar 
quién importa y quién no, qué vidas son dignas de protección y 
cuáles resultan descartables. La individualización y humani-
zación sistemáticas de las víctimas israelíes, frente a la abstracción 
estadística y deshumanización de decenas de miles de palestinos 
asesinados, no constituye una mera decisión editorial, sino una 
tecnología específica de producción de vidas matables: poblaciones 
cuya eliminación no se considera crimen, sino necesidad estratégica. 
Esta jerarquización ontológica de la vida humana según criterios 
étnico-nacionales actualiza el racismo colonial que durante siglos 
ha estructurado el orden global.



Juan Sebastián Sabogal Parra  -  Occidente humano/Oriente  
salvaje: la imagen mediática de los pueblos del Sur como legitimación del genocidio palestino

Análisis Jurídico-Político 8(15) 2026 • pp. 189-213 211

Las implicaciones de este análisis trascienden el caso palestino y 
permiten iluminar las estructuras mediante las cuales el neocolo-
nialismo contemporáneo se sostiene en el siglo XXI. A diferencia de 
los imperialismos decimonónicos, que justificaban abiertamente la 
dominación mediante teorías de superioridad racial, el orden colonial 
presente recurre a legitimaciones humanitarias, democráticas 
y al discurso de la seguridad. Los medios hegemónicos resultan 
indispensables para esta operación: transforman ocupaciones 
militares en procesos de paz, limpieza étnica en legítima defensa y 
bloqueos genocidas en medidas de seguridad. Si la violencia israelí 
—sistemática, masiva y exhaustivamente documentada— puede 
presentarse con éxito como defensa contra el terrorismo, cualquier 
violencia imperial puede ser legitimada mediante encuadres 
discursivos apropiados. Palestina funciona, así, como laboratorio y 
prueba de consistencia del orden neocolonial global.

Sin embargo, reconocer la potencia de esta hegemonía mediáti-
co-simbólica no debe conducir a la parálisis fatalista. La coyuntura 
analizada muestra fisuras significativas en el consenso manufac-
turado: plataformas digitales alternativas, periodistas palestinos 
que documentan su propia destrucción a riesgo de sus vidas, 
movimientos solidarios globales y producción académica crítica 
están disputando la narrativa hegemónica con eficacia real, 
especialmente entre generaciones que han desarrollado alfabeti-
zaciones mediáticas más complejas. La intensidad de la represión 
contra estas voces disidentes —censura algorítmica, criminalización 
del BDS, acusaciones de antisemitismo, despidos académicos— 
revela la fragilidad de una hegemonía que precisa coerción porque 
ya no es capaz de producir consenso espontáneo.

La descolonización de Palestina, cuando ocurra, representará 
no solo la liberación de un territorio, sino la refutación histórica 
definitiva de la narrativa occidental que durante siglos ha justificado 
su dominación global invocando superioridad civilizatoria. Será 
la demostración práctica de que ninguna violencia, por sofistica-
damente legitimada a través de aparatos mediáticos hegemónicos, 
puede perpetuarse frente a la dignidad humana organizada colecti-
vamente. Pero esta descolonización material exige, como condición 
de posibilidad, la descolonización epistémica: la deconstrucción 



Universidad Nacional Abierta y a Distancia • Escuela de Ciencias Jurídicas y Políticas212

de las categorías orientalistas que organizan nuestra percepción; 
la construcción de ecologías mediáticas alternativas que restituyan 
humanidad e historicidad a los pueblos del Sur; y la elaboración 
de marcos interpretativos que permitan comprender el genocidio 
palestino no como conflicto aislado, sino como expresión de un 
orden internacional aún marcado por el colonialismo, el racismo 
estructural y la impunidad sistemática de las potencias occidentales.

Referencias

Agamben, G. (2006). Homo Sacer. El poder soberano y la nuda vida. Pre-Textos.
Aljazeera Media Institute. (2024, enero 14). Western media coverage of Gaza: A content 

analysis study. Ajazeera Media Institute.
Amnistia Internacional. (2022). El apartheid israelí contra la población palestina: Cruel 

sistema de dominación y crimen de lesa humanidad. Resumen ejecutivo y reco-
mendaciones (p. 38). Amnistía Internacional. https://www.amnesty.org/es/
wp-content/uploads/sites/4/2022/02/MDE1551412022SPANISH.pdf

Arendt, H. (2004). Los orígenes del totalitarismo. Taurus.
Bourdieu, P. (2000a). La dominación masculina. Anagrama.
Bourdieu, P. (2000b). Poder, derecho y clases sociales (2.a ed.). Editorial Desclée de 

Brouwer.
Bourdieu, P. (2006). Sobre la televisión. Anagrama.
Bourdieu, P. y Sayad, A. (2017). El desarraigo: La violencia del capitalismo en una sociedad 

rural. Siglo XXI Editores.
Butler, J. (2010). Marcos de guerra: Las vidas lloradas. Ediciones Paidós.
Butler, J. (2012). Parting Ways: Jewishness and the Critique of Zionism. Columbia Uni-

versity Press.
Chomsky, N. y Achcar, G. (2007). Estados peligrosos, Oriente Medio y la política exterior 

estadounidense. Paidós.
Chomsky, N. y Ramonet, I. (2018). Cómo nos venden la moto, información, poder y con-

centración de medios (27.a ed.). Icaria más madera.
Fanon, F. (2018). Los condenados de la tierra. Fondo de Cultura Económica.
Finkelstein, N. (2014). La industria del holocausto. Reflexiones sobre la explotación del 

sufrimiento judío. Ediciones Akal.
Flapan, S. (1987). The Birth of Israel: Myths and Realities. Pantheon Books.
Gramsci, A. (1981). Cuadernos de la cárcel 1 (Vol. 1). Ediciones Era.
Herzl, T. (2004). El estado judío. Riopiedras Ediciones.
Jackson, R. (2005). Writing the war on Terrorism: Language, Politics and Counter-Terro-

rism. Manchester University Press.
Khalidi, R. (2023). Palestina: Cien años de colonialismo y resistencia. Capitán Swing.
Mbembe, A. (2011). Necropolítica. Editorial Melusina.
Momigliano, A. (1996). De paganos, judíos y cristianos. Fondo de Cultura Económica.

https://www.amnesty.org/es/wp-content/uploads/sites/4/2022/02/MDE1551412022SPANISH.pdf
https://www.amnesty.org/es/wp-content/uploads/sites/4/2022/02/MDE1551412022SPANISH.pdf


Juan Sebastián Sabogal Parra  -  Occidente humano/Oriente  
salvaje: la imagen mediática de los pueblos del Sur como legitimación del genocidio palestino

Análisis Jurídico-Político 8(15) 2026 • pp. 189-213 213

Pappé, I. (2008). La limpieza étnica de Palestina. Crítica.
Philo, G. y Berry, M. (2011). More Bad News from Israel. Pluto Press.
Popper, K. (2017). La sociedad abierta y sus enemigos. Paidós.
Rousseau, J. J. (2017). El contrato social. Akal.
Sabogal, J. (2025). La investigación como acto político. Revista Mexicana de Ciencias 

Políticas y Sociales, 70, 351–358.
Said, E. (2008). Orientalismo. Debolsillo.
Said, E. (2013). La cuestión palestina. Debate.
Sand, S. (2011). La invención del pueblo judío. Ediciones Akal.
van Dijk, T. A. (1999). Ideología: Una aproximación multidisciplinaria. Gedisa.
Wallerstein, I. (1979). El moderno sistema mundial. Siglo XXI Editores.
Xun, L. (2015). Kong Yiji y otros cuentos. LOM.




	OLE_LINK1

