
Análisis Jurídico-Político 8(15) 2026 • pp. 81-97 81

Marina Santana Martín**
Artículo de reflexión
Fecha de recepción: 29 de julio de 2025
Fecha de aceptación: 12 de enero de 2026

Para citar este artículo:
Santana Martín, M. (2026). Una genealogía del islam político: del proyecto panislamista a la 

organización de los Hermanos Musulmanes. Revista Análisis Jurídico-Político, 8(15), 81-97. 
https://doi.org/10.22490/26655489.10076

* Este trabajo académico constituye una reflexión crítica sobre la genealogía y el desarrollo del islam 
político contemporáneo, basada en una revisión documental.
** Ph. D. en Estudios Árabes e Islámicos por la Universidad de Sevilla. Graduada en Traducción e 
Interpretación por la Universidad Pablo de Olavide, y en Estudios Árabes e Islámicos por la Universidad 
de Sevilla. Asimismo, cuenta con un Máster en Estudios Árabes e Islámicos Contemporáneos por la 
Universidad Autónoma de Madrid. Correo electrónico: marsanmar42@alum.us.es 
ORCID: https://orcid.org/0009-0007-0466-8285

Una genealogía del islam político: del 
proyecto panislamista a la organización de 

los Hermanos Musulmanes*

A genealogy of political Islam: from the pan-Islamist 
project to the Muslim Brotherhood organization

Resumen

El presente artículo tiene como finalidad reconstruir, desde 
una perspectiva genealógica, el islam político contem-
poráneo, mediante el análisis de la conexión ideológica entre 
la revista Al-‘Urwa al-Wuṯqà, publicada en 1884, y el proyecto 
político desarrollado por los Hermanos Musulmanes desde 
su fundación en 1928. La pregunta que orienta esta investi-
gación es cómo el islam ha sido articulado como sujeto 



Universidad Nacional Abierta y a Distancia • Escuela de Ciencias Jurídicas y Políticas82

político transnacional desde finales del siglo XIX, generando 
imaginarios, prácticas y estructuras que desafían el orden 
estatal-nacional heredado del colonialismo. El estudio se basa 
en una revisión documental crítica de fuentes doctrinales, 
históricas y políticas, y emplea una pauta de análisis históri-
co-crítico y poscolonial. Se combinan procedimientos de 
análisis textual e interpretación sociopolítica para examinar 
los discursos, proyectos e impactos de ambos momentos 
históricos. Los resultados cualitativos evidencian una línea de 
continuidad entre el panislamismo anticolonial del siglo XIX y 
la praxis política islamista de los siglos XX y XXI, lo que permite 
comprender el islam político como un actor estratégico en la 
reconfiguración del poder regional. El artículo examina cómo 
Al-‘Urwa al-Wuṯqà formuló una crítica integral al imperialismo 
europeo y al autoritarismo local, promoviendo la unidad 
de la comunidad musulmana como base de una soberanía 
religiosa. Asimismo, se analizan las transformaciones de 
ese legado en el accionar de los Hermanos Musulmanes, en 
particular tras la Primavera Árabe. Se concluye que el islam 
político no solo mantiene vigencia como ideología, sino 
que también desempeña un papel central en las disputas 
contemporáneas por legitimidad, autoridad y soberanía 
en el mundo islámico. La aportación de este trabajo resulta 
relevante tanto para los estudios político-jurídicos como para 
los estudios humanísticos. Una reconstrucción genealógica, 
que articule los orígenes intelectuales del islam político con 
su institucionalización contemporánea, permite situar ambos 
discursos en un mismo marco interpretativo y resaltar una 
continuidad ideológica poco explorada. De este modo, se 
revelan los mecanismos mediante los cuales el islam ha sido 
reconfigurado para responder a las exigencias del Estado, la 
modernidad y la globalización.

Palabras clave: Al-‘urwa Al-wuṯqà; colonialismo; Egipto; geopo- 
lítica; Hermanos Musulmanes; Islam; islam político; modernismo; 
panislamismo.



Marina Santana Martín  -  Una genealogía del islam  
político: del proyecto panislamista a la organización de los Hermanos Musulmanes

Análisis Jurídico-Político 8(15) 2026 • pp. 81-97 83

Abstract

This article aims to reconstruct contemporary political Islam from 
a genealogical perspective by analyzing the ideological connection 
between the magazine Al-‘Urwa al-Wuṯqà, published in 1884, and 
the political project developed by the Muslim Brotherhood since 
its founding in 1928. The guiding question of this research is how 
Islam has been articulated as a transnational political subject since 
the late nineteenth century, generating imaginaries, practices, and 
structures that challenge the nation-state order inherited from 
colonialism. The study is based on a critical documentary review 
of doctrinal, historical, and political sources, and it employs a 
historical-critical and postcolonial analytical framework. Textual 
analysis and sociopolitical interpretation procedures are combined 
to examine the discourses, projects, and impacts of both historical 
moments. The qualitative findings reveal a line of continuity 
between nineteenth-century anti-colonial pan-Islamism and 
Islamist political praxis in the twentieth and twenty-first centuries, 
which makes it possible to understand political Islam as a strategic 
actor in the reconfiguration of regional power. The article examines 
how Al-‘Urwa al-Wuṯqà formulated a comprehensive critique of 
European imperialism and local authoritarianism, promoting 
the unity of the Muslim community as the basis of a religious 
sovereignty. It also analyzes how this legacy was transformed in the 
Muslim Brotherhood’s actions, particularly after the Arab Spring. 
It concludes that political Islam not only remains relevant as an 
ideology but also plays a central role in contemporary disputes over 
legitimacy, authority, and sovereignty in the Islamic world. The 
contribution of this work is relevant for both political-legal studies 
and the humanities. A genealogical reconstruction that links the 
intellectual origins of political Islam with its contemporary institu-
tionalization makes it possible to place both discourses within a 
single interpretive framework and to highlight an underexplored 
ideological continuity. In this way, the mechanisms through which 
Islam has been reconfigured to respond to the demands of the state, 
modernity, and globalization are brought to light.

Keywords: Al-‘urwa Al-wuṯqà; colonialism; Egypt; geopolitics; 
Islam; modernism; Muslim Brotherhood; pan-Islamism; Political 
Islam.



Universidad Nacional Abierta y a Distancia • Escuela de Ciencias Jurídicas y Políticas84

1.	 Introducción

Son tan numerosas son las definiciones del islam político1 como 
las vertientes que este puede abarcar. Según Ayubi (1996, p.  11), 
el islam político se concibe como una doctrina referida a la articu-
lación del islam como fuerza y discurso político, capaz de movilizar 
identidades y legitimar autoridades. En la actualidad, constituye 
un fenómeno de importancia innegable, pues desempeña un papel 
central en la configuración de dinámicas políticas y sociales en 
el mundo araboislámico y en la geopolítica global. No obstante, 
comprender su alcance y persistencia exige remontarse a sus 
orígenes históricos y a las ideas que lo antecedieron.

Uno de los primeros indicios de la concepción del islam como 
elemento vertebrador de un orden político se encuentra en la revista 
Al-‘Urwa al-Wuṯqà, publicada en 1884 y considerada la precursora del 
panislamismo2 (Santana, 2025, p.  3). Esta publicación planteó, por 
primera vez, la idea de un Estado islámico unificado como respuesta 
al orden colonial europeo, estableciendo un marco doctrinal que 
influiría en la conformación de organizaciones como los Hermanos 
Musulmanes, fundados en 1928. Posteriormente, esta organización 
no solo logró consolidarse como referente del islam político en el siglo 
XX, sino que también alcanzó una posición hegemónica durante la 
Primavera Árabe egipcia de 2011. En ese contexto, su representante, 
Mohamed Morsi, obtuvo la victoria en las primeras elecciones 
democráticas del país (El-Bendary, 2013, p. 167).

El presente artículo busca examinar la configuración y la evolución 
histórica del islam político, destacando su supervivencia y reconfi-
guración a través de los Hermanos Musulmanes, cuya trayectoria 
evidencia la capacidad de esta corriente para proyectarse como 
un actor estratégico en el escenario contemporáneo. La pregunta 
de investigación que orienta este análisis es la siguiente: ¿cómo el 
islam ha sido articulado el islam como sujeto político transnacional  

1 Para una revisión exhaustiva de las diversas definiciones y enfoques conceptuales del islam polí-
tico, véase Bramon (2017, pp. 5-11).
2 Unión de todos los pueblos musulmanes en un solo Estado (Gómez García, 2009, p. 300).



Marina Santana Martín  -  Una genealogía del islam  
político: del proyecto panislamista a la organización de los Hermanos Musulmanes

Análisis Jurídico-Político 8(15) 2026 • pp. 81-97 85

desde finales del siglo XIX, generando imaginarios, prácticas y 
estructuras que desafían un orden estatal-nacional derivado del 
colonialismo?

Desde una perspectiva teórica, este trabajo parte de la hipótesis de 
que el islam político no es un fenómeno aislado ni exclusivamente 
contemporáneo, sino el resultado de un largo proceso histórico 
de resistencia frente a la dominación colonial y de búsqueda de 
soberanía en el marco de la modernidad. Explorar esta genealogía 
permite comprender por qué, pese a pesar de las mutaciones 
ideológicas y contextuales, persisten elementos fundacionales que 
le otorgan cohesión y legitimidad. Al analizar esta continuidad 
histórica, se esclarece no solo el papel que desempeñaron los 
Hermanos Musulmanes durante la Primavera Árabe, sino también 
las disputas actuales por autoridad y legitimidad en el mundo 
araboislámico.

2.	 Metodología

Para dar respuesta a la pregunta de investigación planteada, este 
estudio adopta un enfoque histórico-crítico y poscolonial, esencial 
para examinar la evolución del islam político en relación con las 
dinámicas de poder, los procesos de resistencia al colonialismo y 
las tendencias ideológicas contemporáneas. Este enfoque resulta 
pertinente, ya que permite comprender las formas en que el 
islam político se ha configurado históricamente como discurso de 
resistencia frente al colonialismo y como alternativa epistémica al 
pensamiento político occidental. Por un lado, el análisis históri-
co-crítico posibilita rastrear la evolución del islam político como 
construcción ideológica. Por otro lado, la perspectiva poscolonial 
identifica los mecanismos mediante los cuales las categorías 
europeas de modernidad, nación y soberanía fueron reconfi-
guradas dentro del pensamiento islámico. Asimismo, el carácter 
genealógico permite seguir las transformaciones ideológicas del 
islam político no como una secuencia lineal, sino como una trama 
de continuidades y rupturas históricas.

La estrategia metodológica también se fundamenta en una revisión 
documental crítica de fuentes primarias y secundarias. Entre las 



Universidad Nacional Abierta y a Distancia • Escuela de Ciencias Jurídicas y Políticas86

primeras se encuentran la ya mencionada revista Al-‘Urwa al-Wuṯqà 
(1884) y los textos fundacionales y pragmáticos de los Hermanos 
Musulmanes, redactados originalmente en árabe. De estos se ofrecerá 
una traducción al español de los fragmentos pertinentes, con el fin 
de asegurar una interpretación y contextualización precisas. Entre 
las fuentes secundarias se incluyen estudios académicos sobre 
el panislamismo del siglo XIX, el estudio del islamismo contem-
poráneo, la organización de los Hermanos Musulmanes y los 
principales hitos de la Primavera Árabe de 2011 en Egipto.

El análisis combina procedimientos de análisis textual e interpre-
tación sociopolítica, orientados a identificar las continuidades y 
rupturas entre el discurso panislámico anticolonial y la praxis 
islamista desarrollada en los siglos XX y XXI. Se examinan 
categorías, narrativas y conceptos clave, con atención a su resigni-
ficación a lo largo del tiempo. Se trata de una investigación de 
naturaleza cualitativa, cuyo interés principal radica en la interpre-
tación de arquitecturas discursivas.

3.	 Contextualización, desarrollo y resultados
de la investigación

3.1.	  La emergencia panislamista de Al-‘urwa Al-wutqà

La revista Al-‘Urwa al-Wuṯqà debe su nombre a un término coránico, 
traducido al español como El lazo indisoluble. Esta denominación 
responde al principal mensaje central de la publicación: el islam 
como elemento unificador de todos los pueblos sometidos a 
dominación, entendido como la cura de todos los males que afligen 
a la umma3 (Santana, 2025, p. 5). La aparicación de la revista debe 
situarse en su contexto histórico que le ocupa: la creciente injerencia 
de las potencias imperialistas en los territorios araboislámicos 
durante el siglo XIX. El Imperio otomano evidenciaba un marcado 
rezago frente a la revolución ideológica y tecnológica europea, 

3 “Comunidad musulmana” (Gómez García, 2009, p. 388).



Marina Santana Martín  -  Una genealogía del islam  
político: del proyecto panislamista a la organización de los Hermanos Musulmanes

Análisis Jurídico-Político 8(15) 2026 • pp. 81-97 87

circunstancia que Europa aprovechó para incrementar su control 
en la región. Francia delineaba su proyecto colonial en el norte de 
África, Siria y Líbano; Gran Bretaña, se centraba en establecer una 
ruta hacia la India a través de Egipto, Sudán y su influencia en el 
Golfo Pérsico; y Rusia, promovía la expansión de su presencia en el 
Cáucaso, Asia Central y los Balcanes (López García, 1997, pp. 38-40).

Al-‘Urwa al-Wuṯqà fue fundada por los intelectuales Muhammad 
‘Abduh y Jamal al-Din al-Afghani. El primero, intelectual egipcio, 
proponía una clara solución para rescatar a la civilización arabois-
lámica de la decadencia en la que estaba sumergida: un retorno a 
las cuestiones puras y esenciales del islam, despojando a la religión 
de las tergiversaciones que habría sufrido a lo largo de los siglos 
(Al-Tanahi, 2013, p. 18). De este modo, sería posible conciliar la fe 
islámica con la modernidad de la época y alcanzar una civilización 
próspera (González Ferrín, 2000, pp.  89-90). Por su parte, Jamal 
al-Din al-Afghani era un activista persa que abogaba por la unión 
de todos los pueblos islámicos contra la dominación extranjera, con 
el fin de impulsar un gobierno musulmán que superara el declive 
del Imperio otomano (Keddie, 1972, p.  141). A lo largo de sus 129 
números, la publicación funcionó como una tribuna política orientada 
a formar una conciencia común entre los pueblos sometidos, con el 
propósito de denunciar las injusticias del colonialismo y promover 
la resistencia frente a la dominación extranjera. Este objetivo se 
articularía mediante una militancia panislamista enfocada en una 
insurrección de gran alcance que tambaleara los fundamentos del 
sistema colonial (Santana, 2025, pp. 6-7).

Uno de los elementos distintivos de Al-‘Urwa al-Wuṯqà es su 
concepción de la “afiliación islámica” o “panislamismo”. El islam y 
la pertenencia a su comunidad serían el vínculo más firme, capaz de 
superar las diferencias étnicas, lingüísticas o nacionales: ese “lazo 
indisoluble” que no se puede romper. El panislamismo de Al-‘Urwa 
al-Wuṯqà se entiende como un corporativismo en favor de una causa 
común, integrando así las ideas de solidaridad social y resistencia 
política dentro de un marco religioso compartido. Esto evidencia 
la circulación de categorías políticas modernas, en la medida en 
que plantea una analogía con el concepto de lucha de clases que 
se desarrollaba en el siglo XIX (Al-Sayyid Bakr, 2015). En propias 
palabras de los autores de la revista:



Universidad Nacional Abierta y a Distancia • Escuela de Ciencias Jurídicas y Políticas88

El Islam no reconoce más nacionalidad que la fe […]. La unidad 
islámica es un principio fundamental de la fe y una necesidad 
urgente en nuestros tiempos (Abduh y Al-Afghani, 2017, p. 99).

Si uno de sus miembros sufre una injusticia, el espíritu nacional 
reacciona para rechazar la agresión […]. Los adeptos de esta causa 
común convergen, integran y unen sus fuerzas militares y políticas 
para proteger a aquellos con los que comparten religión, incluso si 
se encuentran en los rincones más remotos del planeta; incluso si 
sus vínculos raciales se han desmembrado (Abduh y Al-Afghani, 
2017, p. 70-71).

Por este motivo, y dado que su ideología sostiene que la grandeza de 
una nación es proporcional a su unidad, se propone como solución 
el establecimiento de un Estado sin divisiones, acorde con la sharía. 
En este sentido, el eslogan “el islam es la solución”, característico 
de los Hermanos Musulmanes, tiene su origen en la doctrina de 
Al-‘Urwa al-Wuṯqà. El islam debe constituir el fundamento esencial 
para organizar la estructura religiosa, política y social en el mundo 
araboislámico (Santana, 2025, p. 6).

Al-‘Urwa al-Wuṯqà traza un “humanismo islámico” que daría forma 
a muchas numerosas corrientes de pensamiento posteriores. La 
publicación evidencia el estado deplorable estado de la civilización 
islámica y plantea la necesidad de una reforma para revitalizarla. 
Asimismo, produce un legado intelectual basado en la idea de una 
comunidad islámica unida y autosuficiente, que alimentaría debates 
sobre identidad, política y religión (Pacheco Paniagua, 1999, p. 69).

3.2.	 El surgimiento del proyecto de islam político en la 
organización de los Hermanos Musulmanes

El islam político surge como una doctrina reactiva frente a la 
dominación extranjera en los territorios araboislámicos. A lo largo 
del siglo XIX, el Imperio otomano impulsó un conjunto de reformas, 
conocidas como Tanzimat, con el objetivo de alcanzar un modelo 
de modernidad que le permitiera consolidarse como una potencia 
ante el avance europeo. Sin embargo, el fracaso de este proyecto 
reformista propició un giro ideológico hacia el retorno a los orígenes, 



Marina Santana Martín  -  Una genealogía del islam  
político: del proyecto panislamista a la organización de los Hermanos Musulmanes

Análisis Jurídico-Político 8(15) 2026 • pp. 81-97 89

es decir, hacia la reivindicación del islam como principio rector de 
la organización social y política de los nuevos Estados (Ayubi, 1996, 
pp.  99-302).

En 1928, Egipto había alcanzado formalmente su independencia del 
protectorado británico seis años atrás; no obstante, la influencia de 
Gran Bretaña persistía de forma significativa, especialmente a través 
del control de las élites en sectores estratégicos como los puertos y 
otras infraestructuras clave. Esta situación generó un escenario de 
soberanía limitada que marcó el desarrollo político y social del país 
(Al-Sayyid Marsot, 2008, p. 109). En ese contexto, Hassan al-Banna 
fundó en Ismailía, la organización de los Hermanos Musulmanes 
bajo la premisa “somos hermanos al servicio del islam, por tanto, 
seremos ‘los Hermanos Musulmanes’”». Su objetivo consistía en 
revitalizar la sociedad islámica frente a la influencia occidental y 
la fragmentación del mundo araboislámico. Desde sus inicios, las 
acciones de los Hermanos Musulmanes se centraron en combinar la 
predicación religiosa con la labor social y educativa. Bajo el dogma 
del islam como elemento central de la vida política, jurídica y 
moral, la organización se consolidó como un actor clave dentro del 
emergente islam político (Ramadan, 2000, pp. 220-228).

Durante las décadas de 1940, en particular después de la Segunda 
Guerra Mundial, y de 1950, los Hermanos Musulmanes se 
expandieron por diversos países árabes; sin embargo, su creciente 
influencia los llevó a enfrentarse a los regímenes nacionalistas en 
ascenso, especialmente al de Gamal Abdel Nasser en Egipto (Martín, 
2011, pp.  42-47). Este conflicto desembocó en severas oleadas de 
represión, proscripción y encarcelamiento de sus dirigentes, lo 
que empujó al movimiento a la clandestinidad. A pesar de ello, 
su ideario sobrevivió y se adaptó a distintos contextos, al tiempo 
que desarrolló corrientes internas que oscilaron entre el activismo 
político y posturas más radicalizadas (González Samaranch, 2015, 
pp. 27-28).

A partir de la década de 1970, la organización experimentó un 
proceso de reinserción en la vida pública, especialmente bajo el 
gobierno de Anwar el-Sadat, que permitió cierta tolerancia hacia 
el movimiento (Abd al-Fattah, 2018, pp. 16-17). No obstante, esta 
relación ambigua se tornó cada vez más conflictiva durante el 



Universidad Nacional Abierta y a Distancia • Escuela de Ciencias Jurídicas y Políticas90

prolongado mandato de Hosni Mubarak (1981-2011), caracterizado 
por una política de control y represión que limitaba su partici-
pación política, mientras los Hermanos Musulmanes fortalecían 
su influencia social mediante redes caritativas y educativas. Este 
escenario configuró las tensiones que marcarían la evolución del 
islam político en Egipto en las décadas siguientes (Al-Anani, 2016, 
pp. 134-138).

La organización de los Hermanos Musulmanes representó la 
institucionalización del imaginario panislámico formulado en 
Al-‘Urwa al-Wuṯqà: la Hermandad materializó el mensaje de 
unificación y resistencia en una estructura organizativa integral. En 
este sentido, los Hermanos Musulmanes pueden entenderse como 
una continuidad operativa de la ideología panislamista, en forma 
de proyecto político. La idea que propugna Al-‘urwa Al-wuṯqà de 
soberanía islámica que propugna Al-‘Urwa al-Wuṯqà vuelve a 
adquirir centralidad en el proyecto de Hassan al-Banna, al situar 
el islam como sistema político (Al-Banna, 2015): todo el edificio del 
pensamiento islámico se ha construido sobre la base de que ambos 
aspectos (la política y la religión) son inseparables y no pueden 
disociarse uno del otro (Al-Banna, 2015).

Por lo tanto, se observa que la ideología de los Hermanos 
Musulmanes constituye una continuidad del concepto de 
panislamismo desarrollado en Al-‘Urwa al-Wuṯqà4, en la medida en 
que comparten el rechazo al colonialismo, la concepción de la umma 
(comunidad musulmana) como sujeto político y la idea del islam 
como un sistema que regula todos los ámbitos de la vida social 
y política (Al-Banna, 2015). “El Islam es un sistema integral que 
abarca todos los aspectos de la vida. Es un estado y una patria, un 
gobierno y una nación” (Al-Banna, 2015).

4 “Por hermandad me refiero a que los corazones y las almas deben estar unidos por el vínculo de 
la fe, y la fe es el más fuerte y preciado de los vínculos. La hermandad es sinónimo de fe, y la sepa-
ración es sinónimo de incredulidad” (Al-Banna, 2015).



Marina Santana Martín  -  Una genealogía del islam  
político: del proyecto panislamista a la organización de los Hermanos Musulmanes

Análisis Jurídico-Político 8(15) 2026 • pp. 81-97 91

Sin embargo, la Hermandad Musulmana no fue el primer proyecto 
que tomó como referencia el contenido de Al-‘Urwa al-Wuṯqà. En 
1898, Muhammad Rashid Rida fundó, en 1898, junto con su maestro 
Muhammad ‘Abduh, la revista Al-Manār (El faro), que continuaba 
con el dogma promulgado por Al-‘Urwa al-Wuṯqà de conciliar un 
islam moderno, equiparable a la civilización occidental, y que, 
además, funcionó como herramienta de oposición frente a la 
creciente injerencia extranjera en las naciones del mundo arabois-
lámico. Muhammad Rashid Rida defendía la idea de una comunidad 
islámica unida, la umma, basada en la justicia, la cooperación y la 
solidaridad.

El cambio se produjo tras la muerte de ‘Abduh, cuando Rida comenzó 
a orientar su pensamiento hacia el ámbito político, en respuesta a las 
circunstancias de comienzos del siglo XX: los acuerdos Skykes-Picot 
sobre el reparto de las provincias otomanas, la Primera Guerra 
Mundial y la disolución del califato otomano en 1924. Estos aconte-
cimientos evidenciaban el aumento del poder de las potencias 
europeas en el territorio araboislámico y reafirmaban, a su vez, la 
inminencia de un desastre que se avecinaba para esta civilización. Esta 
alarmante situación fue el detonante para que el pensamiento de Rida 
se desplazara desde la doctrina intelectual de su maestro hacia un 
activismo más ligado a la acción política y revolucionaria (Ramadan, 
2000, pp. 155-157). El papel de Muhammad Rashid Rida en la historia 
del pensamiento islámico revela, así, el surgimiento de una corriente 
de intelectuales musulmanes que, impulsados por la urgencia de 
restaurar la dignidad y la cohesión de la umma, optaron por una labor 
más sólida frente a la problemática del colonialismo extranjero.

En este contexto, los Hermanos Musulmanes se nutren tanto del 
ideario reformista de la revista de 1884 como del pensamiento político 
de Muhammad Rashid Rida, quien reinterpretó el reformismo 
islámico en clave activista y anticolonial. La Hermandad recoge 
y amplía esta herencia intelectual, integrando en su programa 
la visión de un islam capaz de articular una respuesta política y 
social frente al dominio extranjero y la descomposición del mundo 
musulmán. De este modo, los Hermanos Musulmanes materializan 
aquella aspiración global en una estrategia política organizada, 



Universidad Nacional Abierta y a Distancia • Escuela de Ciencias Jurídicas y Políticas92

dotada de estructuras institucionales y mecanismos de movili-
zación social orientados a la conquista y el ejercicio del poder 
estatal. En definitiva, la organización representa la continuidad y 
maduración del pensamiento reformista, y encarna la transición 
del islam político desde una utopía anticolonial hacia un proyecto 
político operativo, configurado por las circunstancias históricas y 
geopolíticas que moldearon el pensamiento islámico moderno.

3.3.	 El papel de los Hermanos Musulmanes en la Primavera Árabe

La Primavera Árabe en Egipto comenzó con la revolución del 25 
de enero de 2011, en el marco de una ola de movilizaciones que 
sacudió el mundo araboislámico. Las protestas en Egipto se gestaron 
sobre una base de crisis económica estructural, desempleo juvenil, 
altos índices de pobreza y un sistema político caracterizado por 
la represión y el autoritarismo bajo el régimen de Hosni Mubarak 
(Brownlee et al., 2015, pp. 41-44). Las manifestaciones, impulsadas 
por las redes sociales5 y articuladas en torno a la plaza Tahrir de El 
Cairo, lograron aglutinar demandas como justicia social, reformas 
democráticas y el fin de la corrupción. Este contexto revolu-
cionario abrió un espacio inédito para fuerzas políticas que habían 
permanecido marginadas del sistema formal, como los Hermanos 
Musulmanes (Melián, 2017, pp. 122-128).

Esta organización, que había sido tolerada como una oposición 
controlada durante el régimen de Mubarak, emergió como actor 
decisivo en el Egipto posrevolucionario. Tras la caída del presidente, 
en febrero de 2011, los Hermanos Musulmanes fundaron el Partido 
de Libertad y Justicia (PLJ), con el objetivo de competir en las 
primeras elecciones democráticas egipcias (El-Mahdi, 2012, p. 146). 
El PLJ se presentó como una fuerza moderada que aceptaba el marco 
democrático, pero que también defendía la centralidad del islam en 
la vida política. Su victoria en las elecciones legislativas de 2011 y 
el posterior triunfo en las presidenciales de 2012 consolidaron su 

5 Para examinar el impacto de las redes sociales en la configuración de las protestas de la Primave-
ra Árabe en Egipto, véase el segundo capítulo de El-Bendary (2013).



Marina Santana Martín  -  Una genealogía del islam  
político: del proyecto panislamista a la organización de los Hermanos Musulmanes

Análisis Jurídico-Político 8(15) 2026 • pp. 81-97 93

papel como fuerza predominante en el nuevo escenario político 
egipcio (Wickham, 2015, pp. 248-254).

La elección de Mohamed Morsi como presidente, en junio de 
2012, significó la materialización del islam político en el poder 
estatal egipcio. Su ascenso simbolizó la posibilidad de conciliar 
islam y democracia, aunque esa conciliación resultó problemática. 
Durante su breve gobierno, Morsi intentó equilibrar la aplicación 
de los principios islámicos con el respeto a la institucionalidad 
democrática, en un marco de alta polarización social y presión 
militar (Kraetzschmar, 2018, pp.  96-100). Sus discursos reflejaban 
la ideología de la Hermandad, pero también procuraban proyectar 
una imagen pragmática ante la comunidad internacional:

Egipto es para todos los egipcios, todos somos iguales en derechos. 
Todos somos egipcios, independientemente de nuestras opiniones; 
todos somos nacionalistas, independientemente de nuestros 
partidos y tendencias. Todos somos fieles a la revolución y a la 
sangre de los mártires. No hay lugar para el lenguaje de la conspi-
ración ni para las acusaciones mutuas de traición […]. Con vuestra 
ayuda, me propongo construir un nuevo Egipto: un país nacional, 
constitucional, democrático y moderno, y dedicaré todo mi tiempo 
a este gran proyecto basado en nuestra identidad y referencia […]. 
Vinimos al mundo con un mensaje de paz. Mantendremos las 
cartas y convenciones internacionales, así como los compromisos 
y acuerdos que Egipto ha firmado con el mundo. También 
trabajaremos para fortalecer el sistema ético egipcio y su identidad 
civilizacional […]. Mientras todos celebramos y nos regocijamos 
con esta gran democracia, con estas elecciones, con la victoria de la 
voluntad nacional, como ustedes celebran ahora, reitero lo que he 
dicho antes: no traicionaré a Alá en ustedes, no traicionaré a Alá 
en ustedes y no lo desobedeceré en mi país. (Wilson Center, s. f.)

Sin embargo, el fracaso en la construcción de consensos, la crisis 
económica y las acusaciones de autoritarismo precipitaron su caída 
(Trager, 2016, pp.  202-205). El resultado fue un golpe militar en 
julio de 2013, encabezado por Abdelfatah el-Sisi, que puso fin al 
gobierno de Morsi (Mandour, 2024, pp. 23-30). La respuesta interna-
cional al golpe fue, en su mayoría, ambigua y pragmática: se evitó 



Universidad Nacional Abierta y a Distancia • Escuela de Ciencias Jurídicas y Políticas94

condenarlo abiertamente, se aceptó al nuevo gobierno y se justificó 
como un freno a la expansión islamista (Castaño, 2019).

El golpe de Estado inauguró un ciclo de represión sistemática contra 
los Hermanos Musulmanes, que fueron declarados como organi-
zación terrorista en Egipto. Este acontecimiento marcó un punto 
de inflexión para el islam político en la región: por un lado, mostró 
los límites del modelo electoral islamista en contextos autoritarios; 
y por otro, impulsó la clandestinización y la fragmentación del 
movimiento. A nivel regional, el fracaso de la Hermandad en Egipto 
debilitó las expectativas de quienes veían la Primavera Árabe como 
una oportunidad de institucionalización para el islam político. No 
obstante, tanto la organización como la ideología siguen vigentes 
como imaginario y fuerza de movilización en distintos espacios del 
país (Mumuni y Abdulyakeen, 2024, pp. 344-347).

Además, su influencia y su concepción del islam como eje de la vida 
política se han extendido a muchos otros países araboislámicos. 
Este proceso inició en los años treinta, con contactos en Palestina, y 
se consolidó en los años cuarenta mediante la creación de delega-
ciones en Siria, Jordania, Palestina e Irak. Esta red creció impulsada 
por el descontento social y por la oposición a la presencia colonial 
(Castaño, 2013, pp. 211-213).

4.	 Conclusiones

El fenómeno del islam político, entendido como una articulación 
histórica y dinámica del islam en la esfera política, ha persistido 
y se ha reconfigurado desde el siglo XIX hasta la actualidad, 
desempeñando un papel estratégico en el mundo araboislámico. 
A partir del análisis aquí planteado, este estudio explica cómo 
dicha corriente se ha constituido como un sujeto político transna-
cional, generando imaginarios y estructuras que desafían el orden 
estatal-nacional heredado del colonialismo.

Lejos de ser un fenómeno contemporáneo o aislado, la genealogía 
del islam político presenta continuidades y rupturas que evidencian 
una trayectoria prolongada, marcada por la resistencia anticolonial 
y la búsqueda de soberanía en el marco de la modernidad. Esta 



Marina Santana Martín  -  Una genealogía del islam  
político: del proyecto panislamista a la organización de los Hermanos Musulmanes

Análisis Jurídico-Político 8(15) 2026 • pp. 81-97 95

perspectiva histórica permite comprender la relevancia de las 
bases doctrinales establecidas en la revista Al-‘Urwa al-Wuṯqà y su 
proyección hasta la consolidación de los Hermanos Musulmanes 
como actores políticos hegemónicos en el siglo XX, así como su 
protagonismo durante la Primavera Árabe en Egipto. En este 
sentido, Al-‘Urwa al-Wuṯqà sentó las bases de un dogma que los 
Hermanos Musulmanes materializarían a lo largo de los siglos XX 
y XXI: partir de una “modernización del islam” para culminar en la 
“islamización de la modernidad”.

Asimismo, esta investigación destaca que, a pesar de las mutaciones 
ideológicas y contextuales, persisten elementos fundacionales que 
otorgan cohesión y legitimidad al islam político, lo que reafirma su 
capacidad de adaptación y proyección en las disputas actuales por 
autoridad y legitimidad política en el mundo araboislámico.

El enfoque cualitativo adoptado, basado en la revisión documental 
y la traducción de textos árabes al español, ha permitido desarrollar 
un análisis que contribuye a comprender las continuidades y 
rupturas en la evolución del islam político a través de la experiencia 
de la organización de los Hermanos Musulmanes. Este aporte 
resulta fundamental para visibilizar un campo de estudio de 
gran relevancia en los estudios árabes e islámicos, así como en los 
estudios sociojurídicos relacionados con el islam político.

Finalmente, este estudio contribuye a los debates contempo-
ráneos sobre el islam político al situar sus raíces doctrinales en el 
pensamiento panislámico anticolonial del siglo XIX, y al ofrecer 
una lectura genealógica que reinterpreta su papel en la modernidad 
política del mundo islámico. De este modo, la relevancia investi-
gativa del presente trabajo se centra en aportar un enfoque novedoso 
enfoque de continuidad, que permite interrelacionar los principales 
hitos del pensamiento araboislámico en la época moderna y contem-
poránea, enlazando sus directrices con las circunstancias históri-
co-políticas de los siglos XX y XXI.



Universidad Nacional Abierta y a Distancia • Escuela de Ciencias Jurídicas y Políticas96

Referencias

‘Abd al-Fattah, M. (2018). :  
                                                   Revista de Investigación Científica en Letras (Maŷallat al-Baḥṯ al-ʿIlmī 

fī al-Ādāb), (26-1 ,)19.
‘Abduh, M. & al-Afgānī, J. D. “العروة الوثقى”. Hindawi (2017): 20-473.
Al-Anani, K. (2015). Upended Path: The Rise and Fall of Egypt’s Muslim Brotherhood. 

Middle East Journal, 69(4), 527–543. http://www.jstor.org/stable/43698286
Al-Anani, K. (2016). Inside the Muslim Brotherhood: religion, identity and politics. 

Oxford University Press.
Al-Banna, H. (15 de junio de 2015). التعاليم الشام .(Risālat al-Taʿālīm) رسالة  أدباء    .رابطة 

         https://tinyurl.com/32arsn3r
Al-Sayyid Bakr, A. J. (1995, 2 agosto). الوثقى  (العروة  جريحة  مقلات  مضمون  تحليل   ( . Al-muslim 

Al-muaser. https://tinyurl.com/2htkfkbx
Al-Sayyid Marsot, A. L. (2008). Historia de Egipto: de la conquista árabe al presente. 

Akal.
Al-Tanahi, T. (20113).                                      Ṭāhir al-Ṭanāḥī.  

https://archive.org/details/modhakkerat_abdo
Ayubi, N. (1996). El Islam político: teorías, tradición y rupturas. Bellaterra.
Bramon, D. (2017). El islam político. Los Libros de la Catarata.
Brownlee, J., Masoud, T. y Reynolds, A. (2015). The Arab Spring: pathways of repression 

and reform. Oxford University Press.
Castaño, S. (2013). El movimiento internacional de los Hermanos Musulmanes. Re-

vista de Estudios Internacionales del Mediterráneo, 15. 209-230. http://reposito-
rio.uam.es/handle/10486/670445

Castaño, S. (2019, 12 de julio). Los Hermanos Musulmanes, persecución y actividad clan-
destina en Egipto [ponencia]. Ciencia Política en la Nueva Política. Universidad 
de Salamanca, Salamanca, España. https://aecpa.es/files/view/pdf/con-
gress-papers/14-0/2042/

El-Bendary, M. (2013). The Egyptian revolution and its aftermath: Mubarak to Morsi. Al-
gora Pub.

El-Mahdi, R. (2012). Arab Spring in Egypt: revolution and beyond. The American Univer-
sity in Cairo Press.

Gómez García, L. (2009). Diccionario de islam e islamismo. Trotta.
González Ferrín, E. (2000). El modernismo de Muhammad Abduh. Instituto Egipcio 

de Estudios Islámicos.
Keddie, N. (1972). Sayyid Jamal al-Din “al-Afghani”. University of California Press.
Kraetzschmar, H. (2018). Islamists and the politics of the Arab uprisings: governance, 

pluralisation and contention. Edinburgh University Press.
Mandour, M. (2024). Egypt under El-Sisi: a Nation on the Edge. I.B. Tauris Martín, J. 

(2011). Los Hermanos Musulmanes. Los Libros de la Catarata.
Melián, L. (2017). Primavera Árabe y cambio político en Túnez, Egipto y Jordania. 

Centro de Investigaciones Sociológicas.

نشأة جماعة اللإخوان المسلمين وعلاقتها ببعض نظام الحكم في مصر
 قرأءة سوسيولوجية

مذكرات الإمام محمد عبدوه

الشام

http://www.jstor.org/stable/43698286
http://repositorio.uam.es/handle/10486/670445
http://repositorio.uam.es/handle/10486/670445
https://aecpa.es/files/view/pdf/congress-papers/14-0/2042/
https://aecpa.es/files/view/pdf/congress-papers/14-0/2042/
https://aecpa.es/files/view/pdf/congress-papers/14-0/2042/


Marina Santana Martín  -  Una genealogía del islam  
político: del proyecto panislamista a la organización de los Hermanos Musulmanes

Análisis Jurídico-Político 8(15) 2026 • pp. 81-97 97

Mumuni, N. y Abdulyakeen, A. (2024). The Dynamics and Challenges of Islamic 
Movement in Africa: A Study of Muslim Brotherhood in Egypt. International 
Journal of Intellectual Discourse, 7(1), 333–349. https://www.ijidjournal.org/
index.php/ijid/article/view/511

Pacheco Paniagua, J. A. (1999). El pensamiento árabe contemporáneo: rupturas, dilemas, 
esperanzas. Mergablum.

Ramadan, T. (2000). El reformismo musulmán: desde sus orígenes hasta los Hermanos Mu-
sulmanes. Bellaterra.

Santana, M. (2025). La renovación religiosa y el panislamismo en al-‘Urwa al-wuṯqā: 
una herramienta de resistencia ideológica y política frente a la ocupación ex-
tranjera. Anaquel de Estudios Árabes, 36(2). 199-210. https://doi.org/10.5209/
anqe.99784

Trager, E. (2016). Arab Fall: How the Muslim Brotherhood Won and Lost Egypt in 891 
Days. Georgetown University Press.

Wickham, C. R. (2015). The Muslim Brotherhood: evolution of an Islamist movement. 
Princeton University Press.

Wilson Center. (s.f.) President-elect Mohamed Morsi’s first speech. https://www.wilson-
center.org/president-elect-mohamed-morsis-first-speech?

https://www.ijidjournal.org/index.php/ijid/article/view/511
https://www.ijidjournal.org/index.php/ijid/article/view/511
https://doi.org/10.5209/anqe.99784
https://doi.org/10.5209/anqe.99784
https://www.wilsoncenter.org/president-elect-mohamed-morsis-first-speech?ut_
https://www.wilsoncenter.org/president-elect-mohamed-morsis-first-speech?ut_



	_bookmark0
	_bookmark1
	_bookmark2
	_bookmark3
	_bookmark4
	_bookmark5
	_bookmark6

