Una genealogia del islam politico: del
proyecto panislamista a la organizacion de
los Hermanos Musulmanes*

A genealogy of political Islam: from the pan-Islamist
project to the Muslim Brotherhood organization

Marina Santana Martin**

Articulo de reflexion
Fecha de recepcion: 29 de julio de 2025
Fecha de aceptacion: 12 de enero de 2026

Para citar este articulo:

Santana Martin, M. (2026). Una genealogia del islam politico: del proyecto panislamista a la

organizacion de los Hermanos Musulmanes. Revista Analisis Juridico-Politico, 8(15), 81-97.
https://doi.org/10.22490/26655489.10076

RESUMEN

El presente articulo tiene como finalidad reconstruir, desde
una perspectiva genealdgica, el islam politico contem-
pordneo, mediante el andlisis de la conexién ideolégica entre
la revista Al-"Urwa al-Wutqa, publicada en 1884, y el proyecto
politico desarrollado por los Hermanos Musulmanes desde
su fundacién en 1928. La pregunta que orienta esta investi-
gaciéon es como el islam ha sido articulado como sujeto

* Este trabajo académico constituye una reflexion critica sobre la genealogia y el desarrollo del islam
politico contemporaneo, basada en una revision documental.

** Ph. D. en Estudios Arabes e Islamicos por la Universidad de Sevilla. Graduada en Traduccion e
Interpretacion por la Universidad Pablo de Olavide, y en Estudios Arabes e Islamicos por la Universidad
de Sevilla. Asimismo, cuenta con un Méaster en Estudios Arabes e Islamicos Contemporaneos por la
Universidad Autonoma de Madrid. Correo electronico: marsanmar42@alum.us.es

ORCID: https://orcid.org/0009-0007-0466-8285

Analisis Juridico-Politico 8(15) 2026 ¢ pp. 81-97 | 81



ANALISIS

JURIDICO-POLITICO

82 |

politico transnacional desde finales del siglo XIX, generando
imaginarios, practicas y estructuras que desafian el orden
estatal-nacional heredado del colonialismo. El estudio se basa
en una revisiéon documental critica de fuentes doctrinales,
histéricas y politicas, y emplea una pauta de andlisis histori-
co-critico y poscolonial. Se combinan procedimientos de
andlisis textual e interpretacién sociopolitica para examinar
los discursos, proyectos e impactos de ambos momentos
histéricos. Los resultados cualitativos evidencian una linea de
continuidad entre el panislamismo anticolonial del siglo XIX'y
la praxis politicaislamista de los siglos XX y XXI, lo que permite
comprender el islam politico como un actor estratégico en la
reconfiguracién del poder regional. El articulo examina cémo
Al-"Urwa al-Wutqa formuld una critica integral al imperialismo
europeo y al autoritarismo local, promoviendo la unidad
de la comunidad musulmana como base de una soberania
religiosa. Asimismo, se analizan las transformaciones de
ese legado en el accionar de los Hermanos Musulmanes, en
particular tras la Primavera Arabe. Se concluye que el islam
politico no solo mantiene vigencia como ideologfa, sino
que también desempefia un papel central en las disputas
contempordneas por legitimidad, autoridad y soberania
en el mundo isldmico. La aportacién de este trabajo resulta
relevante tanto para los estudios politico-juridicos como para
los estudios humanisticos. Una reconstruccién genealdgica,
que articule los origenes intelectuales del islam politico con
su institucionalizacién contemporédnea, permite situar ambos
discursos en un mismo marco interpretativo y resaltar una
continuidad ideolégica poco explorada. De este modo, se
revelan los mecanismos mediante los cuales el islam ha sido
reconfigurado para responder a las exigencias del Estado, la
modernidad y la globalizacién.

Palabras clave: Al-'urwa Al-wutqa; colonialismo; Egipto; geopo-
litica; Hermanos Musulmanes; Islam; islam politico; modernismo;
panislamismo.

Universidad Nacional Abierta y a Distancia ¢ Escuela de Ciencias Juridicas y Politicas



Marina Santana Martin - Una genealogia del islam
politico: del proyecto panislamista a la organizacion de los Hermanos Musulmanes

ABSTRACT

This article aims to reconstruct contemporary political Islam from
a genealogical perspective by analyzing the ideological connection
between the magazine Al-‘Urwa al-Wutqa, published in 1884, and
the political project developed by the Muslim Brotherhood since
its founding in 1928. The guiding question of this research is how
Islam has been articulated as a transnational political subject since
the late nineteenth century, generating imaginaries, practices, and
structures that challenge the nation-state order inherited from
colonialism. The study is based on a critical documentary review
of doctrinal, historical, and political sources, and it employs a
historical-critical and postcolonial analytical framework. Textual
analysis and sociopolitical interpretation procedures are combined
to examine the discourses, projects, and impacts of both historical
moments. The qualitative findings reveal a line of continuity
between nineteenth-century anti-colonial pan-Islamism and
Islamist political praxis in the twentieth and twenty-first centuries,
which makes it possible to understand political Islam as a strategic
actor in the reconfiguration of regional power. The article examines
how Al-‘Urwa al-Wutqa formulated a comprehensive critique of
European imperialism and local authoritarianism, promoting
the unity of the Muslim community as the basis of a religious
sovereignty. It also analyzes how this legacy was transformed in the
Muslim Brotherhood’s actions, particularly after the Arab Spring.
It concludes that political Islam not only remains relevant as an
ideology but also plays a central role in contemporary disputes over
legitimacy, authority, and sovereignty in the Islamic world. The
contribution of this work is relevant for both political-legal studies
and the humanities. A genealogical reconstruction that links the
intellectual origins of political Islam with its contemporary institu-
tionalization makes it possible to place both discourses within a
single interpretive framework and to highlight an underexplored
ideological continuity. In this way, the mechanisms through which
Islam has been reconfigured to respond to the demands of the state,
modernity, and globalization are brought to light.

Keywords: Al-‘urwa Al-wutqa; colonialism; Egypt; geopolitics;
Islam; modernism; Muslim Brotherhood; pan-Islamism; Political
Islam.

Analisis Juridico-Politico 8(15) 2026 ¢ pp. 81-97



ANALISIS

JURIDICO-POLITICO

84 |

1. INTRODUCCION

Son tan numerosas son las definiciones del islam politico! como
las vertientes que este puede abarcar. Segin Ayubi (1996, p. 11),
el islam politico se concibe como una doctrina referida a la articu-
lacién del islam como fuerza y discurso politico, capaz de movilizar
identidades y legitimar autoridades. En la actualidad, constituye
un fenémeno de importancia innegable, pues desempefia un papel
central en la configuracién de dindmicas politicas y sociales en
el mundo araboisldmico y en la geopolitica global. No obstante,
comprender su alcance y persistencia exige remontarse a sus
origenes histdricos y a las ideas que lo antecedieron.

Uno de los primeros indicios de la concepciéon del islam como
elemento vertebrador de un orden politico se encuentra en la revista
Al-"Urwa al-Wutqa, publicada en 1884 y considerada la precursora del
panislamismo? (Santana, 2025, p. 3). Esta publicacién planted, por
primera vez, la idea de un Estado isldmico unificado como respuesta
al orden colonial europeo, estableciendo un marco doctrinal que
influirfa en la conformacién de organizaciones como los Hermanos
Musulmanes, fundados en 1928. Posteriormente, esta organizacién
no solo logré consolidarse como referente del islam politico en el siglo
XX, sino que también alcanzé una posicién hegemonica durante la
Primavera Arabe egipcia de 2011. En ese contexto, su representante,
Mohamed Morsi, obtuvo la victoria en las primeras elecciones
democrdticas del pais (El-Bendary, 2013, p. 167).

El presente articulo busca examinar la configuracién y la evolucién
histérica del islam politico, destacando su supervivencia y reconfi-
guracion a través de los Hermanos Musulmanes, cuya trayectoria
evidencia la capacidad de esta corriente para proyectarse como
un actor estratégico en el escenario contempordneo. La pregunta
de investigacién que orienta este andlisis es la siguiente: ;como el
islam ha sido articulado el islam como sujeto politico transnacional

1 Para una revision exhaustiva de las diversas definiciones y enfoques conceptuales del islam poli-
tico, véase Bramon (2017, pp. 5-11).

2 Unidn de todos los pueblos musulmanes en un solo Estado (Gémez Garcia, 2009, p. 300).

Universidad Nacional Abierta y a Distancia ¢ Escuela de Ciencias Juridicas y Politicas



Marina Santana Martin - Una genealogia del islam
politico: del proyecto panislamista a la organizacion de los Hermanos Musulmanes

desde finales del siglo XIX, generando imaginarios, practicas y
estructuras que desaffan un orden estatal-nacional derivado del
colonialismo?

Desde una perspectiva tedrica, este trabajo parte de la hipétesis de
que el islam politico no es un fenémeno aislado ni exclusivamente
contempordneo, sino el resultado de un largo proceso histérico
de resistencia frente a la dominacién colonial y de bisqueda de
soberania en el marco de la modernidad. Explorar esta genealogia
permite comprender por qué, pese a pesar de las mutaciones
ideoldgicas y contextuales, persisten elementos fundacionales que
le otorgan cohesion y legitimidad. Al analizar esta continuidad
histdrica, se esclarece no solo el papel que desempefiaron los
Hermanos Musulmanes durante la Primavera Arabe, sino también
las disputas actuales por autoridad y legitimidad en el mundo
araboisldmico.

2. MEeTopoLoGia

Para dar respuesta a la pregunta de investigaciéon planteada, este
estudio adopta un enfoque histérico-critico y poscolonial, esencial
para examinar la evolucién del islam politico en relacién con las
dindmicas de poder, los procesos de resistencia al colonialismo y
las tendencias ideoldégicas contempordneas. Este enfoque resulta
pertinente, ya que permite comprender las formas en que el
islam politico se ha configurado histéricamente como discurso de
resistencia frente al colonialismo y como alternativa epistémica al
pensamiento politico occidental. Por un lado, el andlisis histori-
co-critico posibilita rastrear la evolucién del islam politico como
construccion ideolégica. Por otro lado, la perspectiva poscolonial
identifica los mecanismos mediante los cuales las categorias
europeas de modernidad, nacién y soberania fueron reconfi-
guradas dentro del pensamiento isldmico. Asimismo, el caracter
genealdgico permite seguir las transformaciones ideolégicas del
islam politico no como una secuencia lineal, sino como una trama
de continuidades y rupturas histéricas.

La estrategia metodolégica también se fundamenta en una revisiéon
documental critica de fuentes primarias y secundarias. Entre las

Analisis Juridico-Politico 8(15) 2026 ¢ pp. 81-97



ANALISIS

JURIDICO-POLITICO

86 |

primeras se encuentran la ya mencionada revista Al-"Urwa al-Wutqa
(1884) y los textos fundacionales y pragmadticos de los Hermanos
Musulmanes, redactados originalmente en drabe. De estos se ofrecera
una traduccién al espafiol de los fragmentos pertinentes, con el fin
de asegurar una interpretacién y contextualizacién precisas. Entre
las fuentes secundarias se incluyen estudios académicos sobre
el panislamismo del siglo XIX, el estudio del islamismo contem-
pordneo, la organizacién de los Hermanos Musulmanes y los
principales hitos de la Primavera Arabe de 2011 en Egipto.

El andlisis combina procedimientos de andlisis textual e interpre-
taciéon sociopolitica, orientados a identificar las continuidades y
rupturas entre el discurso panisldmico anticolonial y la praxis
islamista desarrollada en los siglos XX y XXI. Se examinan
categorias, narrativas y conceptos clave, con atencién a su resigni-
ficacién a lo largo del tiempo. Se trata de una investigacién de
naturaleza cualitativa, cuyo interés principal radica en la interpre-
tacion de arquitecturas discursivas.

3. CONTEXTUALIZACI()N, DESARROLLO Y RESULTADOS
DE LA INVESTIGACION

3.1. LA EMERGENCIA PANISLAMISTA DE AL-‘URWA AL-WUTQA

La revista Al-"Urwa al-Wutqa debe su nombre a un término cordnico,
traducido al espafiol como El lazo indisoluble. Esta denominacién
responde al principal mensaje central de la publicacién: el islam
como elemento unificador de todos los pueblos sometidos a
dominacién, entendido como la cura de todos los males que afligen
a la umma® (Santana, 2025, p. 5). La aparicacion de la revista debe
situarse en su contexto histérico que le ocupa: la creciente injerencia
de las potencias imperialistas en los territorios araboisldmicos
durante el siglo XIX. El Imperio otomano evidenciaba un marcado
rezago frente a la revolucién ideolégica y tecnolégica europea,

3 “Comunidad musulmana” (Gomez Garcia, 2009, p. 388).

Universidad Nacional Abierta y a Distancia ¢ Escuela de Ciencias Juridicas y Politicas



Marina Santana Martin - Una genealogia del islam
politico: del proyecto panislamista a la organizacion de los Hermanos Musulmanes

circunstancia que Europa aproveché para incrementar su control
en la region. Francia delineaba su proyecto colonial en el norte de
Africa, Siria y Libano; Gran Bretafia, se centraba en establecer una
ruta hacia la India a través de Egipto, Suddn y su influencia en el
Golfo Pérsico; y Rusia, promovia la expansion de su presencia en el
Cducaso, Asia Central y los Balcanes (L6épez Garcia, 1997, pp. 38-40).

Al-Urwa al-Wutqa fue fundada por los intelectuales Muhammad
‘Abduh y Jamal al-Din al-Afghani. El primero, intelectual egipcio,
proponia una clara solucién para rescatar a la civilizacién arabois-
ldmica de la decadencia en la que estaba sumergida: un retorno a
las cuestiones puras y esenciales del islam, despojando a la religiéon
de las tergiversaciones que habria sufrido a lo largo de los siglos
(Al-Tanahi, 2013, p. 18). De este modo, seria posible conciliar la fe
isldmica con la modernidad de la época y alcanzar una civilizacién
préspera (Gonzdlez Ferrin, 2000, pp. 89-90). Por su parte, Jamal
al-Din al-Afghani era un activista persa que abogaba por la unién
de todos los pueblos isldamicos contra la dominacién extranjera, con
el fin de impulsar un gobierno musulmén que superara el declive
del Imperio otomano (Keddie, 1972, p. 141). A lo largo de sus 129
numeros, la publicacién funcioné como una tribuna politica orientada
a formar una conciencia comun entre los pueblos sometidos, con el
propésito de denunciar las injusticias del colonialismo y promover
la resistencia frente a la dominacién extranjera. Este objetivo se
articularfa mediante una militancia panislamista enfocada en una
insurrecciéon de gran alcance que tambaleara los fundamentos del
sistema colonial (Santana, 2025, pp. 6-7).

Uno de los elementos distintivos de Al-‘Urwa al-Wutqa es su
concepcién de la “afiliacién isldmica” o “panislamismo”. El islam y
la pertenencia a su comunidad serfan el vinculo mds firme, capaz de
superar las diferencias étnicas, lingiifsticas o nacionales: ese “lazo
indisoluble” que no se puede romper. El panislamismo de Al-‘Urwa
al-Wutga se entiende como un corporativismo en favor de una causa
comdn, integrando asi las ideas de solidaridad social y resistencia
politica dentro de un marco religioso compartido. Esto evidencia
la circulacién de categorias politicas modernas, en la medida en
que plantea una analogia con el concepto de lucha de clases que
se desarrollaba en el siglo XIX (Al-Sayyid Bakr, 2015). En propias
palabras de los autores de la revista:

Analisis Juridico-Politico 8(15) 2026 ¢ pp. 81-97



ANALISIS

JURIDICO-POLITICO

88 |

El Islam no reconoce mds nacionalidad que la fe [...]. La unidad
isldmica es un principio fundamental de la fe y una necesidad
urgente en nuestros tiempos (Abduh y Al-Afghani, 2017, p. 99).

S5i uno de sus miembros sufre una injusticia, el espiritu nacional
reacciona para rechazar la agresion [...]. Los adeptos de esta causa
comun convergen, integran y unen sus fuerzas militares y politicas
para proteger a aquellos con los que comparten religién, incluso si
se encuentran en los rincones mds remotos del planeta; incluso si
sus vinculos raciales se han desmembrado (Abduh y Al-Afghani,
2017, p. 70-71).

Por este motivo, y dado que su ideologia sostiene que la grandeza de
una nacién es proporcional a su unidad, se propone como solucién
el establecimiento de un Estado sin divisiones, acorde con la sharia.
En este sentido, el eslogan “el islam es la solucién”, caracteristico
de los Hermanos Musulmanes, tiene su origen en la doctrina de
Al-"Urwa al-Wutqa. El islam debe constituir el fundamento esencial
para organizar la estructura religiosa, politica y social en el mundo
araboisldmico (Santana, 2025, p. 6).

Al-"Urwa al-Wutqa traza un “humanismo isldmico” que darfa forma
a muchas numerosas corrientes de pensamiento posteriores. La
publicacién evidencia el estado deplorable estado de la civilizaciéon
isldmica y plantea la necesidad de una reforma para revitalizarla.
Asimismo, produce un legado intelectual basado en la idea de una
comunidad isldmica unida y autosuficiente, que alimentaria debates
sobre identidad, politica y religién (Pacheco Paniagua, 1999, p. 69).

3.2. EL SURGIMIENTO DEL PROYECTO DE ISLAM POLITICO EN LA
ORGANIZACION DE Los HERMANOS IMUSULMANES

El islam politico surge como una doctrina reactiva frente a la
dominacién extranjera en los territorios araboisldmicos. A lo largo
del siglo XIX, el Imperio otomano impulsé un conjunto de reformas,
conocidas como Tanzimat, con el objetivo de alcanzar un modelo
de modernidad que le permitiera consolidarse como una potencia
ante el avance europeo. Sin embargo, el fracaso de este proyecto
reformista propicié un giro ideolégico hacia el retorno alos origenes,

Universidad Nacional Abierta y a Distancia ¢ Escuela de Ciencias Juridicas y Politicas



Marina Santana Martin - Una genealogia del islam
politico: del proyecto panislamista a la organizacion de los Hermanos Musulmanes

es decir, hacia la reivindicacién del islam como principio rector de
la organizacién social y politica de los nuevos Estados (Ayubi, 1996,
pp- 99-302).

En 1928, Egipto habia alcanzado formalmente su independencia del
protectorado britdnico seis afios atrds; no obstante, la influencia de
Gran Bretafia persistia de forma significativa, especialmente a través
del control de las élites en sectores estratégicos como los puertos y
otras infraestructuras clave. Esta situacién gener6 un escenario de
soberania limitada que marcé el desarrollo politico y social del pais
(Al-Sayyid Marsot, 2008, p. 109). En ese contexto, Hassan al-Banna
fundé en Ismailia, la organizacion de los Hermanos Musulmanes
bajo la premisa “somos hermanos al servicio del islam, por tanto,
seremos ‘los Hermanos Musulmanes’”». Su objetivo consistia en
revitalizar la sociedad isldmica frente a la influencia occidental y
la fragmentacién del mundo araboisldmico. Desde sus inicios, las
acciones de los Hermanos Musulmanes se centraron en combinar la
predicacion religiosa con la labor social y educativa. Bajo el dogma
del islam como elemento central de la vida politica, juridica y
moral, la organizacién se consolidé como un actor clave dentro del
emergente islam politico (Ramadan, 2000, pp. 220-228).

Durante las décadas de 1940, en particular después de la Segunda
Guerra Mundial, y de 1950, los Hermanos Musulmanes se
expandieron por diversos paises drabes; sin embargo, su creciente
influencia los llevé a enfrentarse a los regimenes nacionalistas en
ascenso, especialmente al de Gamal Abdel Nasser en Egipto (Martin,
2011, pp. 42-47). Este conflicto desembocé en severas oleadas de
represion, proscripcion y encarcelamiento de sus dirigentes, lo
que empujé al movimiento a la clandestinidad. A pesar de ello,
su ideario sobrevivié y se adapté a distintos contextos, al tiempo
que desarrollé corrientes internas que oscilaron entre el activismo
politico y posturas mds radicalizadas (Gonzdlez Samaranch, 2015,
pp- 27-28).

A partir de la década de 1970, la organizacién experimenté un
proceso de reinsercién en la vida publica, especialmente bajo el
gobierno de Anwar el-Sadat, que permitié cierta tolerancia hacia
el movimiento (Abd al-Fattah, 2018, pp. 16-17). No obstante, esta
relacién ambigua se torné cada vez mds conflictiva durante el

Analisis Juridico-Politico 8(15) 2026 ¢ pp. 81-97



ANALISIS

JURIDICO-POLITICO

90 |

prolongado mandato de Hosni Mubarak (1981-2011), caracterizado
por una politica de control y represién que limitaba su partici-
pacién politica, mientras los Hermanos Musulmanes fortalecian
su influencia social mediante redes caritativas y educativas. Este
escenario configur las tensiones que marcarian la evolucién del
islam politico en Egipto en las décadas siguientes (Al-Anani, 2016,
pp. 134-138).

La organizaciéon de los Hermanos Musulmanes representé la
institucionalizacién del imaginario panisldmico formulado en
Al-‘Urwa al-Wutqa: la Hermandad materializé el mensaje de
unificacion y resistencia en una estructura organizativa integral. En
este sentido, los Hermanos Musulmanes pueden entenderse como
una continuidad operativa de la ideologia panislamista, en forma
de proyecto politico. La idea que propugna Al-urwa Al-wutqa de
soberania isldmica que propugna Al-‘Urwa al-Wutqa vuelve a
adquirir centralidad en el proyecto de Hassan al-Banna, al situar
el islam como sistema politico (Al-Banna, 2015): todo el edificio del
pensamiento isldmico se ha construido sobre la base de que ambos
aspectos (la politica y la religién) son inseparables y no pueden
disociarse uno del otro (Al-Banna, 2015).

Por lo tanto, se observa que la ideologia de los Hermanos
Musulmanes constituye una continuidad del concepto de
panislamismo desarrollado en Al-‘Urwa al-Wutga*, en la medida en
que comparten el rechazo al colonialismo, la concepcién de la umma
(comunidad musulmana) como sujeto politico y la idea del islam
como un sistema que regula todos los dmbitos de la vida social
y politica (Al-Banna, 2015). “El Islam es un sistema integral que
abarca todos los aspectos de la vida. Es un estado y una patria, un
gobierno y una nacién” (Al-Banna, 2015).

4 “Por hermandad me refiero a que los corazones y las almas deben estar unidos por el vinculo de
la fe, y la fe es el mas fuerte y preciado de los vinculos. La hermandad es sindnimo de fe, y la sepa-
racion es sinénimo de incredulidad” (Al-Banna, 2015).

Universidad Nacional Abierta y a Distancia ¢ Escuela de Ciencias Juridicas y Politicas



Marina Santana Martin - Una genealogia del islam
politico: del proyecto panislamista a la organizacion de los Hermanos Musulmanes

Sin embargo, la Hermandad Musulmana no fue el primer proyecto
que tomé como referencia el contenido de Al-‘Urwa al-Wutga. En
1898, Muhammad Rashid Rida fundé, en 1898, junto con su maestro
Muhammad ‘Abdubh, la revista Al-Manar (El faro), que continuaba
con el dogma promulgado por Al-"Urwa al-Wutqa de conciliar un
islam moderno, equiparable a la civilizacién occidental, y que,
ademds, funcioné como herramienta de oposicién frente a la
creciente injerencia extranjera en las naciones del mundo arabois-
lamico. Muhammad Rashid Rida defendialaidea de una comunidad
isldmica unida, la umma, basada en la justicia, la cooperacién y la
solidaridad.

El cambio se produjo tras la muerte de “Abduh, cuando Rida comenzé
a orientar su pensamiento hacia el &mbito politico, en respuesta a las
circunstancias de comienzos del siglo XX: los acuerdos Skykes-Picot
sobre el reparto de las provincias otomanas, la Primera Guerra
Mundial y la disolucién del califato otomano en 1924. Estos aconte-
cimientos evidenciaban el aumento del poder de las potencias
europeas en el territorio araboisldmico y reafirmaban, a su vez, la
inminencia de un desastre que se avecinaba para esta civilizacién. Esta
alarmante situacion fue el detonante para que el pensamiento de Rida
se desplazara desde la doctrina intelectual de su maestro hacia un
activismo mds ligado a la accién politica y revolucionaria (Ramadan,
2000, pp. 155-157). El papel de Muhammad Rashid Rida en la historia
del pensamiento isldmico revela, asf, el surgimiento de una corriente
de intelectuales musulmanes que, impulsados por la urgencia de
restaurar la dignidad y la cohesién de la umma, optaron por una labor
mads solida frente a la problematica del colonialismo extranjero.

En este contexto, los Hermanos Musulmanes se nutren tanto del
idearioreformista delarevistade 1884 como del pensamiento politico
de Muhammad Rashid Rida, quien reinterpreté el reformismo
isldmico en clave activista y anticolonial. La Hermandad recoge
y amplia esta herencia intelectual, integrando en su programa
la visién de un islam capaz de articular una respuesta politica y
social frente al dominio extranjero y la descomposicién del mundo
musulmaén. De este modo, los Hermanos Musulmanes materializan
aquella aspiracién global en una estrategia politica organizada,

Analisis Juridico-Politico 8(15) 2026 ¢ pp. 81-97



ANALISIS

JURIDICO-POLITICO

92 |

dotada de estructuras institucionales y mecanismos de movili-
zacién social orientados a la conquista y el ejercicio del poder
estatal. En definitiva, la organizacién representa la continuidad y
maduracién del pensamiento reformista, y encarna la transicién
del islam politico desde una utopia anticolonial hacia un proyecto
politico operativo, configurado por las circunstancias histéricas y
geopoliticas que moldearon el pensamiento isldmico moderno.

3.3. EL paPEL DE Los HERMANOS MuUsSULMANES EN LA PRIMAVERA ARABE

La Primavera Arabe en Egipto comenzé con la revolucién del 25
de enero de 2011, en el marco de una ola de movilizaciones que
sacudié el mundo araboisldmico. Las protestas en Egipto se gestaron
sobre una base de crisis econdmica estructural, desempleo juvenil,
altos indices de pobreza y un sistema politico caracterizado por
la represion y el autoritarismo bajo el régimen de Hosni Mubarak
(Brownlee et al., 2015, pp. 41-44). Las manifestaciones, impulsadas
por las redes sociales® y articuladas en torno a la plaza Tahrir de El
Cairo, lograron aglutinar demandas como justicia social, reformas
democréticas y el fin de la corrupcién. Este contexto revolu-
cionario abrié un espacio inédito para fuerzas politicas que habian
permanecido marginadas del sistema formal, como los Hermanos
Musulmanes (Melidn, 2017, pp. 122-128).

Esta organizacién, que habia sido tolerada como una oposicién
controlada durante el régimen de Mubarak, emergié como actor
decisivo en el Egipto posrevolucionario. Tras la caida del presidente,
en febrero de 2011, los Hermanos Musulmanes fundaron el Partido
de Libertad y Justicia (PL]), con el objetivo de competir en las
primeras elecciones democréticas egipcias (El-Mahdi, 2012, p. 146).
EIPL]J se presenté como una fuerza moderada que aceptaba el marco
democratico, pero que también defendia la centralidad del islam en
la vida politica. Su victoria en las elecciones legislativas de 2011 y
el posterior triunfo en las presidenciales de 2012 consolidaron su

5 Para examinar el impacto de las redes sociales en la configuracion de las protestas de la Primave-
ra Arabe en Egipto, véase el segundo capitulo de EI-Bendary (2013).

Universidad Nacional Abierta y a Distancia ¢ Escuela de Ciencias Juridicas y Politicas



Marina Santana Martin - Una genealogia del islam
politico: del proyecto panislamista a la organizacion de los Hermanos Musulmanes

papel como fuerza predominante en el nuevo escenario politico
egipcio (Wickham, 2015, pp. 248-254).

La eleccion de Mohamed Morsi como presidente, en junio de
2012, signific6 la materializaciéon del islam politico en el poder
estatal egipcio. Su ascenso simboliz6 la posibilidad de conciliar
islam y democracia, aunque esa conciliacién resulté problematica.
Durante su breve gobierno, Morsi intent6é equilibrar la aplicacién
de los principios isldmicos con el respeto a la institucionalidad
democrdtica, en un marco de alta polarizacién social y presiéon
militar (Kraetzschmar, 2018, pp. 96-100). Sus discursos reflejaban
la ideologia de la Hermandad, pero también procuraban proyectar
una imagen pragmadtica ante la comunidad internacional:

Egipto es para todos los egipcios, todos somos iguales en derechos.
Todos somos egipcios, independientemente de nuestras opiniones;
todos somos nacionalistas, independientemente de nuestros
partidos y tendencias. Todos somos fieles a la revolucién y a la
sangre de los madrtires. No hay lugar para el lenguaje de la conspi-
racién ni para las acusaciones mutuas de traicién [...]. Con vuestra
ayuda, me propongo construir un nuevo Egipto: un pafs nacional,
constitucional, democrético y moderno, y dedicaré todo mi tiempo
a este gran proyecto basado en nuestra identidad y referencia [...].
Vinimos al mundo con un mensaje de paz. Mantendremos las
cartas y convenciones internacionales, asf como los compromisos
y acuerdos que Egipto ha firmado con el mundo. También
trabajaremos para fortalecer el sistema ético egipcio y su identidad
civilizacional [...]. Mientras todos celebramos y nos regocijamos
con esta gran democracia, con estas elecciones, con la victoria de la
voluntad nacional, como ustedes celebran ahora, reitero lo que he
dicho antes: no traicionaré a Al4 en ustedes, no traicionaré a Ald
en ustedes y no lo desobedeceré en mi pais. (Wilson Center, s. f.)

Sin embargo, el fracaso en la construccién de consensos, la crisis
econdmica y las acusaciones de autoritarismo precipitaron su caida
(Trager, 2016, pp. 202-205). El resultado fue un golpe militar en
julio de 2013, encabezado por Abdelfatah el-Sisi, que puso fin al
gobierno de Morsi (Mandour, 2024, pp. 23-30). La respuesta interna-
cional al golpe fue, en su mayoria, ambigua y pragmatica: se evit6

Analisis Juridico-Politico 8(15) 2026 ¢ pp. 81-97



ANALISIS

JURIDICO-POLITICO

94 |

condenarlo abiertamente, se acepté al nuevo gobierno y se justifico
como un freno a la expansién islamista (Castarfio, 2019).

El golpe de Estado inauguré un ciclo de represion sistemadtica contra
los Hermanos Musulmanes, que fueron declarados como organi-
zacion terrorista en Egipto. Este acontecimiento marcé un punto
de inflexién para el islam politico en la regién: por un lado, mostré
los limites del modelo electoral islamista en contextos autoritarios;
y por otro, impulsé la clandestinizacién y la fragmentacion del
movimiento. A nivel regional, el fracaso de la Hermandad en Egipto
debilit6 las expectativas de quienes vefan la Primavera Arabe como
una oportunidad de institucionalizacioén para el islam politico. No
obstante, tanto la organizacién como la ideologia siguen vigentes
como imaginario y fuerza de movilizacién en distintos espacios del
pais (Mumuni y Abdulyakeen, 2024, pp. 344-347).

Ademds, su influencia y su concepcién del islam como eje de la vida
politica se han extendido a muchos otros paises araboisldmicos.
Este proceso inici6 en los afios treinta, con contactos en Palestina, y
se consolid6 en los afios cuarenta mediante la creaciéon de delega-
ciones en Siria, Jordania, Palestina e Irak. Esta red crecié impulsada
por el descontento social y por la oposicién a la presencia colonial
(Castario, 2013, pp. 211-213).

4. CONCLUSIONES

El fenémeno del islam politico, entendido como una articulacién
histérica y dindmica del islam en la esfera politica, ha persistido
y se ha reconfigurado desde el siglo XIX hasta la actualidad,
desempefiando un papel estratégico en el mundo araboisldmico.
A partir del andlisis aqui planteado, este estudio explica cémo
dicha corriente se ha constituido como un sujeto politico transna-
cional, generando imaginarios y estructuras que desafian el orden
estatal-nacional heredado del colonialismo.

Lejos de ser un fenémeno contempordneo o aislado, la genealogia
delislam politico presenta continuidades y rupturas que evidencian
una trayectoria prolongada, marcada por la resistencia anticolonial
y la basqueda de soberania en el marco de la modernidad. Esta

Universidad Nacional Abierta y a Distancia ¢ Escuela de Ciencias Juridicas y Politicas



Marina Santana Martin - Una genealogia del islam
politico: del proyecto panislamista a la organizacion de los Hermanos Musulmanes

perspectiva histérica permite comprender la relevancia de las
bases doctrinales establecidas en la revista Al-‘Urwa al-Wutqa y su
proyeccién hasta la consolidacién de los Hermanos Musulmanes
como actores politicos hegeménicos en el siglo XX, asi como su
protagonismo durante la Primavera Arabe en Egipto. En este
sentido, Al-"Urwa al-Wutqa senté las bases de un dogma que los
Hermanos Musulmanes materializarian a lo largo de los siglos XX
y XXI: partir de una “modernizacién del islam” para culminar en la
“islamizacién de la modernidad”.

Asimismo, esta investigacion destaca que, a pesar de las mutaciones
ideoldgicas y contextuales, persisten elementos fundacionales que
otorgan cohesién y legitimidad al islam politico, lo que reafirma su
capacidad de adaptacién y proyeccién en las disputas actuales por
autoridad y legitimidad politica en el mundo araboislamico.

El enfoque cualitativo adoptado, basado en la revisién documental
y la traduccién de textos drabes al espafiol, ha permitido desarrollar
un andlisis que contribuye a comprender las continuidades y
rupturas en la evolucién del islam politico a través de la experiencia
de la organizaciéon de los Hermanos Musulmanes. Este aporte
resulta fundamental para visibilizar un campo de estudio de
gran relevancia en los estudios drabes e isldmicos, asi como en los
estudios sociojuridicos relacionados con el islam politico.

Finalmente, este estudio contribuye a los debates contempo-
rdneos sobre el islam politico al situar sus raices doctrinales en el
pensamiento panisldmico anticolonial del siglo XIX, y al ofrecer
una lectura genealdgica que reinterpreta su papel en la modernidad
politica del mundo isldmico. De este modo, la relevancia investi-
gativa del presente trabajo se centra en aportar un enfoque novedoso
enfoque de continuidad, que permite interrelacionar los principales
hitos del pensamiento araboislédmico en la época modernay contem-
pordnea, enlazando sus directrices con las circunstancias histori-
co-politicas de los siglos XX y XXI.

Analisis Juridico-Politico 8(15) 2026 ¢ pp. 81-97



ANALISIS

JURIDICO-POLITICO

96 |

REFERENCIAS

‘Abd al-Fattah, M. (2018). : yae b aSall aUas (e e 5 Cualuall () a2 delen sl
A sl ss s 3¢l3 Revista de Investigacion Cientifica en Letras (Magallat al-Baht al- Tlm1
fral-Adab), (26-1 (19.

‘Abduh, M. & al-Afgani, J. D. “& 5 55+, Hindawi (2017): 20-473.

Al-Anani, K. (2015). Upended Path: The Rise and Fall of Egypt’s Muslim Brotherhood.
Middle East Journal, 69(4), 527-543. http:/ / www.jstor.org / stable / 43698286

Al-Anani, K. (2016). Inside the Muslim Brotherhood: religion, identity and politics.
Oxford University Press.

Al-Banna, H. (15 de junio de 2015). af=il i, (Risalat al-Ta‘alim). Abill ebal ddad ),
L&) https:/ /tinyurl.com /32arsn3r

Al-Sayyid Bakr, A. J. (1995, 2 agosto). &l sl iy <l (ysaiae Jda3 (. Al-muslim
Al-muaser. https:/ / tinyurl.com / 2htkfkbx

Al-Sayyid Marsot, A. L. (2008). Historia de Egipto: de la conquista drabe al presente.
Akal.

Al-Tanahi, T. (20113). »sue 2eae syl @l S Tahir al-Tanahi.
https:/ /archive.org/details/ modhakkerat_abdo

Ayubi, N. (1996). El Islam politico: teorias, tradicion y rupturas. Bellaterra.

Bramon, D. (2017). El islam politico. Los Libros de la Catarata.

Brownlee, J., Masoud, T. y Reynolds, A. (2015). The Arab Spring: pathways of repression
and reform. Oxford University Press.

Castafio, S. (2013). El movimiento internacional de los Hermanos Musulmanes. Re-
vista de Estudios Internacionales del Mediterrineo, 15. 209-230. http:/ / reposito-
rio.uam.es/handle/10486 /670445

Castafio, S. (2019, 12 de julio). Los Hermanos Musulmanes, persecucion y actividad clan-
destina en Egipto [ponencia]. Ciencia Politica en la Nueva Politica. Universidad
de Salamanca, Salamanca, Espafia. https:/ /aecpa.es/files/view /pdf/con-
gress-papers/14-0/2042 /

El-Bendary, M. (2013). The EQyptian revolution and its aftermath: Mubarak to Morsi. Al-
gora Pub.

El-Mahdi, R. (2012). Arab Spring in Egypt: revolution and beyond. The American Univer-
sity in Cairo Press.

Go6mez Garcia, L. (2009). Diccionario de islam e islamismo. Trotta.

Gonzdlez Ferrin, E. (2000). EI modernismo de Muhammad Abduh. Instituto Egipcio
de Estudios Islamicos.

Keddie, N. (1972). Sayyid Jamal al-Din “al-Afghani”. University of California Press.

Kraetzschmar, H. (2018). Islamists and the politics of the Arab uprisings: governance,
pluralisation and contention. Edinburgh University Press.

Mandour, M. (2024). Egypt under El-Sisi: a Nation on the Edge. I.B. Tauris Martin, J.
(2011). Los Hermanos Musulmanes. Los Libros de la Catarata.

Melian, L. (2017). Primavera Arabe y cambio politico en Tiinez, Egipto y Jordania.
Centro de Investigaciones Socioldgicas.

Universidad Nacional Abierta y a Distancia ¢ Escuela de Ciencias Juridicas y Politicas


http://www.jstor.org/stable/43698286
http://repositorio.uam.es/handle/10486/670445
http://repositorio.uam.es/handle/10486/670445
https://aecpa.es/files/view/pdf/congress-papers/14-0/2042/
https://aecpa.es/files/view/pdf/congress-papers/14-0/2042/
https://aecpa.es/files/view/pdf/congress-papers/14-0/2042/

Marina Santana Martin - Una genealogia del islam
politico: del proyecto panislamista a la organizacion de los Hermanos Musulmanes

Mumuni, N. y Abdulyakeen, A. (2024). The Dynamics and Challenges of Islamic
Movement in Africa: A Study of Muslim Brotherhood in Egypt. International
Journal of Intellectual Discourse, 7(1), 333-349. https:/ / www.ijidjournal.org/
index.php/ijid/article/ view /511

Pacheco Paniagua, J. A. (1999). El pensamiento drabe contempordneo: rupturas, dilemas,
esperanzas. Mergablum.

Ramadan, T. (2000). E! reformismo musulmdn: desde sus origenes hasta los Hermanos Mu-
sulmanes. Bellaterra.

Santana, M. (2025). La renovacién religiosa y el panislamismo en al-"Urwa al-wutqa:
una herramienta de resistencia ideolégica y politica frente a la ocupacién ex-
tranjera. Anaquel de Estudios Arabes, 36(2). 199-210. https:/ / doi.org/10.5209/
anqge.99784

Trager, E. (2016). Arab Fall: How the Muslim Brotherhood Won and Lost EQypt in 891
Days. Georgetown University Press.

Wickham, C. R. (2015). The Muslim Brotherhood: evolution of an Islamist movement.
Princeton University Press.

Wilson Center. (s.f.) President-elect Mohamed Morsi’s first speech. https:/ / www.wilson-
center.org/ president-elect-mohamed-morsis-first-speech?

Analisis Juridico-Politico 8(15) 2026 ¢ pp. 81-97


https://www.ijidjournal.org/index.php/ijid/article/view/511
https://www.ijidjournal.org/index.php/ijid/article/view/511
https://doi.org/10.5209/anqe.99784
https://doi.org/10.5209/anqe.99784
https://www.wilsoncenter.org/president-elect-mohamed-morsis-first-speech?ut_
https://www.wilsoncenter.org/president-elect-mohamed-morsis-first-speech?ut_




	_bookmark0
	_bookmark1
	_bookmark2
	_bookmark3
	_bookmark4
	_bookmark5
	_bookmark6

